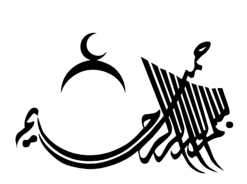


# الله والأختراد العاصر وهرورات العظرير

حوار مع سماحة المرجع الديني السيد صادق الشيرازي

الإعلام والسلطة.. والأزمات المدرسة التفكيكية..والتأصيل للعقل الشيعي المصادر التشريع بين نزاهة المنهج والتأثير السياسي الاستبداد السياسي وتحولات نظام التفكير بنو إسرائيل ومشروع الحرية.. رؤية قرآنية فقه الدستور وأحكام الدولة الإسلامية



#### قواعد النشر

تكفلت مجلة البصائر منذ انطلاقتها أن تكون معبرة عن الفكر الإسلامي الأصيل، بعيداً عن تعقيدات اللغة وغموض المفاهيم، مع احتفاظها بعمق المضمون ورصانة المحتوى...

من هنا ترحب المجلة بالدراسات والبحوث الإسلامية التي تسهم في نشر الوعي الديني والثقافي الفكرى.. وذلك وفقاً للقواعد والشروط التالية:

- ١ أن تكون الدراسات أصيلة لم يسبق نشرها. وتعالج القضايا بأسلوب رصين، وتلتزم قواعد
   البحث العلمي بتوثيق المصادر واستيفاء بياناتها.
- ٢ تخضع الدراسات لمراجعة إدارة التحرير، كما إنها لا تعاد، سواء نشرت أم لم تنشر، ولا تلتزم
   المجلة بإبداء أسباب عدم النشر.
  - ٣ ترتب الدراسات والأبحاث عند النشر وفق اعتبارات فنية.
  - ٤ يرجى أن ترفق الدراسات والابحاث المقدمة للمجلة، بموجز تعريفي بالكاتب.
- ٥ للمجلة حق نشر الدراسات والأبحاث مجتمعة أو مستقلة. بلغتها الأصلية أو مترجمة إلى
   لغة أخرى.
- ٦ تستقبل المجلة الدراسات والأبحاث في مختلف أبوابها، كما ترحب بمراجعة الكتب، وتغطية الندوات، ومناقشة الأفكار المنشورة في المجلة.

المقالات والدراسات التي تنشرها البصائر لا تعبّر بالضرورة عن آراء المركز أو المجلة

#### سحر العدد

- = لبنان ۳۰۰۰ ل. ل = البحرين دينار ونصف = ألمانيا ۱۰ ماركات = سوريا ۲۵ ل. س = قطر ۱۵ ريالاً = سويسرا ۱۰ فرنكات
- مصر ٥ جنيهات = عمان ريال ونصف = هولندا ١٠ فلورنات
- الأردن دينار ونصف السودان ٢٥٠٠ جنيه إيطاليا ٥٠٠٠٠ ليرة
   السعودية ١٥ ريالاً المغرب ٢٥ درهماً أمريكا ٥ دولارات
  - الكويت ديناران.
     تونس دينار ونصف
     كندا ٤ دولارات
- الإمارات العربية ٢٠ درهماً
   الجزائر ٢٢ ديناراً
   أوستراليا ٦ دولارات
- اليمن ٣٠٠ ريال الأوربية والأمريكية والأمريكية
   العراق ١٥٠٠ دينار عبيطانيا جنيهان ونصف الأخرى ٥ دولارات
  - ليبيا دينار ونصف فرنسا ٣٠ فرنكاً

#### الاشتراك السنوى

- باقي الأقطار العربية ٣٠ دو لاراً.
   المؤسسات الرسمية والخاصة ٦٠ دو لاراً.



الأستاذ صادق العبادي (إيــران)

الأستاذصاحب الصادق (العسراق)

هيئة استشارية

الشيخ محمد العليوات (السعودية)

الأستاذ حسن العطار (الكويت)

رئيس التحرير الشيخ زكرياداو و د (السعودية)

مدير التحرير محمد زين الدين (السعودية)

السيدمحمو دالموسوى (البحرين)

الشيخ حسن البلوشي (الكويت)

الشيخ عمار المنصور (السعودية)

الشيخ معتصم سيد أحمد (السيودان)

هيئة التحرير

لبنان ـ بيروت ـ الحمراء ص.ب. ١١٣/٦١٥٩ P.O.Box 113/6159 Hamra ـBeirut-Lebanon E-mail: albasaer@gawab.com

التوزيع خارج لبنان: الفلاح للنشر والتوزيع لبنان ـ بيروت ص.ب ١١٣/٦١٥٩ فاكس: ٨٥٦٦٨-١-٩٦١



# محتويات العدد

| المحررا                                                                     | ک من   |
|-----------------------------------------------------------------------------|--------|
| ة البصائر                                                                   | کلما   |
| الإعلام والسلطة والأزمات - رئيس التحرير٧                                    |        |
| بصائر الوحي                                                                 | ا من   |
| مصادر التشريع الإسلامي بين نزاهة المنهج والتأثير السياسي - معتصم سيد أحمد١١ |        |
| سات قرآنية                                                                  | ک دراه |
| بنو إسرائيل ومشروع الحرية: رؤية قرآنية - الشيخ علي الصيود                   |        |
| ايا إسلامية وفكرية                                                          | ل قض   |
| المدرسة التفكيكية والتأصيل للعقل الشيعي - الشيخ زكريا داوود ٥٢              | 0      |
| الاستبداد السياسي وتحولات نظام التفكير - الشيخ محمد العليوات٩٤              |        |
| السلطان والحكم في منهج أهل البيت اللِّليُّ - السيد جعفر العلوي              |        |
| ثقافة التعصب ومقتضيات الإصلاح - الشيخ ناجي أحمد الزواد                      | 0      |
| يار                                                                         | ب جو   |
| الفقه والاجتهاد المعاصر وضرورات التطوير                                     |        |
| حوار مع سماحة المرجع الديني آية الله العظمى السيد صادق الشيرازي١٢١          |        |
|                                                                             | ٤      |



| •                                                                      |        |
|------------------------------------------------------------------------|--------|
| المنهج التجديدي عند أدباء الطف السيد حيدر الحلي نموذجاً - عباس السعدون |        |
| الذاكرة الإسلامية                                                      | ا من   |
| الإنسانية مقياس تقدم المجتمع وتأخره - الإمام السيد موسى الصدر          |        |
| ءة في كتاب                                                             | ك قرا  |
| فقه الدستور وأحكام الدولة الإسلامية - معتصم الغنيمي                    |        |
| دارات حديثة                                                            | ل إصا  |
| بعات وتقارير                                                           | ک مقاب |
| مؤتمر: الدستور ومبادئ الحرية والعدل والسلام                            |        |
| ة في الختام - الشيخ حبيب الجمري                                        | ك كلم  |

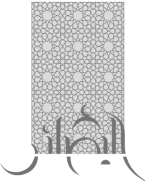
## ن *ای*مسسرر

يأتي هذا العدد من المجلة ليدخلها في عامها السادس عشر، وما زالت الساحة الثقافية والفكرية للأمة حبلة بالتطورات المتسارعة والتي تتطلب من العقل الإسلامي تسجيل حضوره المعرفي، ففي هذا العدد يشاركنا رئيس التحرير بدراسة عن المدرسة التفكيكية وإسهامها في التأصيل للعقل الشيعي، والتي بدأت تسجل حضورها المعرف من خلال ما تطرحه حوزة مشهد من رؤى معرفية فكرية والتي عرفت في أواسط القرن الرابع عشر على يد مؤسسها الشيخ الأكبر الميرزا مهدى الأصفهاني.

أما الزميل الشيخ معتصم السوداني فيشاركنا بدراسة تاريخية حول (مصادر التشريع في نزاهة المنهج والتأثير السياسي)، كما يشاركنا الباحث القرآني الشيخ الصيود بدراسة قرآنية عن (بني إسرائيل ومشروع الحرية). كما يقرأ السيد العلوي البحراني في منهج أهل البيت عن (السلطان والحكم، الموقف والرأي)، والشيخ الزواد يواصل قراءته لـ(دور الإصلاح وموقفه من ثقافة التعصب). كما يضم هذا العدد حوار رئيس التحرير مع سماحة المرجع الديني آية الله العظمى السيد صادق الشيرازي (دام ظله)، عن (الاجتهاد المعاصر... آليات التطوير ودواعيه).

أما الباحث العراقي الاستاذ معتصم الغنيمي فيقرأ الدستور وفقه الدولة الإسلامية وهو الإصدار المميز والجديد لسماحة المرجع الديني آية الله العظمى السيد محمد تقي المدرسي (دام ظله). كما حفل الملف الأدبي بقراءة في المنهج التجديدي لأدباء الطف (السيد حيدر الحلي نموذجاً)، للكاتب عباس السعدون، وقصيدة (مرشح الأقلية الصامتة) للشهيد السيد حسن الشيرازي.

وأخيراً متابعة وتقرير لمؤتمرات وندوات حول فقه الدستور، ومؤتمر التوافق الوطني الكويتي. هذا كل ما حوى العدد والذي نرجو أن يحوز على رضا القارئ فهو المنى. ومن الله التوفيق.



#### كلمة البصائر

# الإعلام والسلطة.. والأزمات

■■ رئيس التحرير

القيم تمثل القاعدة التي يرتكز عليها التشريع كما أنها تمثل الروح الموجهة للقوانين التي تنظم الحياة بكل جوانبها، ويمكننا أن نعرف مدى التطور الحضاري لكل مجتمع من خلال تطبيق القيم التي ترسي العدل والحرية والمساواة، وبمعنى أوضح القيم الحضارية التي توجه أي أمة نحو التطور والرقي والازدهار هي التي ترتكز على الحق دون غيره.

ولقراءة صحيحة لما يجري في المجتمعات العربية والإسلامية لابد من النظر إلى منظومة القيم التي تحكم العقلية الشعبية والسلطوية، ويمكننا أن نتفحص تلك القيم من خلال الأحداث التي تحرك تلك المجتمعات وردات الفعل التي تبديها، ومن خلال تحليل بنية السلطة السياسية التي تحتكر أدوات التأثير بجميع أشكالها، من مؤسسة دينية خاضعة لرأي السلطان وإلى أدوات التوصيل المعلوماتي.

وقد تنبهت النخب الثقافية ودعاة الإصلاح إلى وجود خلل يكتنف مسيرة الأمة، وتعددت قراءة الواقع المتخلف وسبل إصلاحه، ومن بين القراءات التي احتفظت بمكانتها وقوتها والتي اعتبرت أقدم تفسير للأزمة، هي تلك التي ترجع الأزمة إلى ما بعد انقطاع الوحي حيث انقسم المجتمع المدني في اختيار الشخصية التي تملك مواصفات قيادية تمثل إمتداداً لصفات صاحب الرسالة، ورغم إقرار الجميع بكون كل تلك الصفات القيادية الرسالية تتوفر في علي بن أبي طائب المسالة لتكون هي التي توجه حركة الأمة.

ومن أقدم النصوص التي تفسر أس الأزمة التي تعانيها الأمة، ما أورده المؤرخون عند

تعرضهم للأحداث التي حدثت بعد حادثة السقيفة وبالأخص موقف بنت النبي يمين التي رأت في اختيار غير علي بن أبي طالب المبلخ ابتعاداً عن نهج الإسلام وما جاء به الرسول علي المنطقة وتعد خطبتها التي ألقتها في مسجد الرسول علي أقدم وثيقة تحلل فيها شخصية عظيمة ما حدث، فهي تقدم قراءة سياسية وثقافية ودينية لوضع العرب قبل الرسالة وبعدها، كما أنها تحلل وتفسر أسباب الأحداث التي وقعت بعد وفاة الرسول علي ومن الله التفسيرات ما نقله ابن طيفور (ت ٢٨٠هـ/٩٩٠م) من خطبتها، حيث قالت: «حتى إذا اختار الله لنبيه دار أنبيائه ظهرت خلة النفاق، وسمل جلباب الدين، ونطق كاظم الغاوين، ونبغ خامل الأفلين، وهدر فنيق المبطلين، فخطر في عرصاتكم، واطلع الشيطان رأسه من مغرزه صارخا بكم فوجدكم لدعائه مستجيبين، وللغرة فيه ملاحظين، فاستنهضكم فوجدكم خفافاً، وأجمشكم فألفاكم غضاباً، فوسمتم غير إبلكم، وأوردتموها غير شربكم، هذا والعهد قريب والكلم رحيب، والجرح لما يندمل بدار زعمتم خوف الفتنة ألا في الفتنة هذا والعهد قريب والكلم رحيب، والجرح لما يندمل بدار زعمتم خوف الفتنة ألا في الفتنة سقطوا وإن جهنم لمحيطة بالكافرين» (۱).

ولعل هذا التفسير التاريخي للأزمة يعتبر بعيداً بعد المسافة التاريخية للأحداث التي تفصلنا عنها أكثر من ألف وثلاثمائة عام، لكن ما يدعونا إلى اعتباره أقوى العوامل المؤثرة في بناء رؤية استراتيجية هو حضوره الفعال عند أغلب أطياف الفكر والثقافة في عالمنا المعاصر فضلاً عن النخب الثقافية التي صاغت عقلية المجتمعات العربية والإسلامية على مدى كل تلك السنين.

وهنا تكمن الإشكالية الحقيقية إذ وظيفة المثقف والمفكر هو التأصيل لقبول الحقيقة مهما كانت مرة، لكن ما حدث كان العكس تماماً حيث مارست السلطة بمعونة المثقف الديني عملية تضليل واسعة، وهي نتيجة طبيعية لأن المقدمات كانت خاطئة، والنتيجة كما هو معروف تتبع المقدمة.

إن تضليل عقول البشر هو، على حد قول باولو فرير، «أداة للقهر». فهو يمثل إحدى الأدوات التي تسعى النخب من خلالها إلى تطويع الجماهير لأهدافها الخاصة، فباستخدام الأساطير، التي تفسر وتبرر الشروط السائدة للوجود، بل وتضفي عليها أحياناً طابعاً خلاباً، يضمن المضللون التأييد الشعبي لنظام اجتماعي لا يخدم في المدى البعيد المصالح الحقيقية للأغلبية، وعندما يؤدي التضليل الإعلامي للجماهير دوره بنجاح، تنتفي الحاجة إلى اتخاذ تدابير اجتماعية بديلة.

على أن تضليل الجماهير لا يمثل أول أداة تتبناها النخب الحاكمة من أجل الحفاظ على السيطرة الاجتماعية، فالحكام لا يلجؤون إلى التضليل الإعلامي- كما يوضح فرير- إلا «عندما يبدأ الشعب في الظهور (ولو بصورة فجة) كإرادة اجتماعية في مسار العملية التاريخية» أما قبل ذلك، فلا وجود للتضليل (بالمعنى الدقيق للكلمة)، بل نجد بالأحرى

قمعاً شاملاً. إذ لا ضرورة هناك لتضليل المضطهدين، عندما يكونون غارقين لآذانهم في بؤس الواقع (٢).

ورغم أن التضليل هو مهنة السلطات المستبدة عبر التاريخ البشري، إلا أن أداوته كانت محدودة، لكن مع تطور وسائل الاتصال في العصر الراهن أخذ التضليل أبعاداً كثيرة ووسائل متعددة، وأصبح أكثر فتكا بالعقل وبمنظومة القيم الدينية والمدنية، وإذا نظرنا للعقل العربي المعاصر وحللنا القيم السائدة في المجتمعات العربية وقمنا بمقارنة بين الغايات المجتمعية والقرآنية، لعرفنا كم هي المسافة التي تفصلنا عن قيم الحق التي بشر بها الوحي، وتكمن الأسباب في خلق هذه الهوة لإعلام السلطة المستبدة التي كرست مفاهيم وقيم ووظفتها لإنتاج وصناعة أوهام وغايات هامشية تضخمت مع الزمن لتصبح طموحات وأهدافاً عليا تسعى المجتمعات العربية والإسلامية لتحقيقها.

وقراءة سريعة للإنتاج الثقافي في هذه المجتمعات يبرز لنا القوة الهائلة للإعلام في قلب الحقائق، وكما أن السلطة في التاريخ صنعت أوهاماً أصبحت بفعل الزمن حقائق ومقدسات في العقل العربي حتى غدا مجرد البحث فيها أو نقد بعض مقولاتها يعد هرطقة وخروجاً على الدين، فإن أدوات القهر المعاصرة تفرض وتكرس في العقل العربي مقولات فكرية وثقافية بعضها بلباس الدين وبعضها الآخر بحجة ضرورات المعاصرة والتطور، وكل تلك المفاهيم لا تنتج غير تراكم الأوهام، والنتيجة هي إخضاع الأمة لرغبات ونزعات شخصانية.

وأمام هذه السياسة التي تعد أمراً ملازماً للاستبداد، كانت وظيفة المصلحين تزداد صعوبة وتعقداً، ولعل أبرز حجج السلطة المستبدة في مواجهة الإصلاح هي القول أن هذه المطالبات قد تفقد المجتمع استقراره وتسلبه الأمن والطمأنينة، ومن الطبيعي أن زرع أوهام الخوف من الإصلاح في عقلية المجتمع إنما يتم عبر الإعلام الذي يمارس التضليل وطمس الحقائق، وقد تعرض القرآن الكريم لمعالجة هذه الإشكالية عندما استعرض تجارب الأنبياء المصلحين مع القوى السياسية والاجتماعية النافذة، ولعل عرضه للحراك الاجتماعي والثقافي والشاسي بكل تفاصيله ومقولاته هو بحد ذاته كشف للزيف والتضليل.

يستعرض القرآن الكريم تجربة نبي الله موسى الله عن القوى السياسية في مصر، ويبرز لنا أهم دعاوى الإصلاح، والتي تتمثل في إعطاء المجتمع بكل أطيافه الحرية وحق التعبير عن آرائه ومعتقداته، إذ يقول موسى الله منتقداً سياسة فرعون عندما ساق منجزاته التي اعتبرها منة ونعمة تكرم بها على موسى الله الله التي الآن السلطات التي تمن على شعوبها: ﴿ وَتُلْكَ نَعْمَةٌ تَمُنَّهَا عَلَيَّ أَنْ عَبَّدتً بَني إسْرَائيلَ ﴾ (٢).

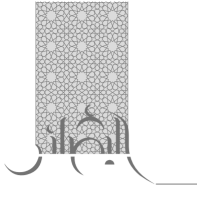
إن الإصلاح الحقيقي والذي يفرض نفسه على الواقع ُهو الذي يتخذ من قيم الدين والقرآن الكريم منهجاً، ويعتمد على الحجة والإقناع لا على القوة والبطش، وهذا ما نشاهده

في سيرة كل الأنبياء والرسل والأئمة الطاهرين المنظم، الذين اعتمدوا الكلمة وسيلة هداية، ومما يفسر ويعمق هذا الأسلوب في الإصلاح هو السيرة العملية للرسول الأكرم سيليل وخليفته أمير المؤمنين علي بن أبي طالب المبلل ميث نلاحظ كثرة اعتماد الرسول سيليل وعن أمير على الكلمة، وهو ما يفسر لنا كثرة الخطب والأحاديث الواردة عن الرسول سيليل وعن أمير المؤمنين علي بن أبي طالب المبلل ميث لم ينقل عن أي شخصية تسلمت قيادة الأمة من المقولات التي تعالج فيها الإشكالات كما نقلت عن الرسول سيليل وعلي المبلل.

علي بن أبي طالب الملك على يؤكد تشابهه الكبير مع الرسول على الله على الله على بعث هادياً ومخرجاً للناس من الأوهام والضلالات، فكذا على الخليفة الذي كرس أروع مثال للحكومة القائمة على الشورى وسيادة الحريات وحق التعبير، ولم يمارس أبداً أي شكل من أشكال قمع حرية الناس في التعبير عن آرائهم الدينية أو السياسية أو الفكرية، بل كان يشجع من خلال حواره مع كل أطياف المجتمع على احترام الرأي الآخر.

#### الهوامش:

- (١) ابن طيفور، أبو الفضل بن أبي طاهر، بلاغات النساء، ص١٣-١٤.
- (٢) هربرت أ.شيللر، المتلاعبون بالعقول، ص٧-٨، كتاب سلسة عالم المعرفة رقم ٢٤٣، الإصدار الثاني، ذو القعدة ١٤١٩هـ مارس/ آذار ١٩٩٩م.
  - (٣) القرآن الكريم، سورة الشعراء آية ٢٢.
  - (٤) الإمام علي بن أبي طالب الله الهج البلاغة.



من بصائر الوحي.

# مصادر التشريع الإسلامي

### بين نزاهة المنهج والتأثير السياسي

•• معتصم سيد أحمد\*

### نظرة إلى الماضي

بعد أن تحدد الامتداد الزمني للرسالة، بخيار تبني الأمة مسؤولية تحريك النص على جزيئات الواقع الممتد، ولم يتح المجال لخيار الوصاية المتمثل في أهل البيت لتحمل تلك المسؤولية، بدأ يتجذر الانتماء اللاواعي للإسلام، وأصبح الذوق الخاص في اللامنصوص بصورة قاطعة، هو المنهج المحرك والمنتج للوائح التشريع الإسلامي، وبالتالي لا يمكننا التسامح مع تلك التجربة بناءً على المنظور العاطفي المثاني، طالما كان للأمة خيار آخر.

وكما بينا في الدراسة السابقة، أن التجربة الأولى للصحابة على مستوى التقنين والتشريع الفقهي، لم تكن بمنأى عن الإشكاليات المعرفية والمنهجية، حيث لم تورث لنا صورة خاصة لآليات قراءة النص أو ضوابط دستورية للحوادث التي تدور خارج المنصوص، وأكثر البحوث أكاديمية لإيجاد توافق بين ذلك الواقع وبين ضرورات المنهج لم تَجُدُ بأكثر من تبريرات مثالية ذات اتكاء إيديولوجي، ضمن النظرة المتفائلة إلى الصدر الأول من الإسلام باعتباره التجربة الأمثل والإنسان الكامل الذي لا يخضع لموازين الجرح والتعديل، لأنه حظي في أصل خلقه بتوافق وجوده مع وجود رسول الله عليانية.

إلا أن تلك التجربة برغم ذلك كانت أقل عرضة لبوادر الانحراف التي اتسعت فيما بعد لوجود بعض العوامل الموضوعية، ولخصوصية في الموضوع وليس في الوضع، فجعلت

<sup>\*</sup> عالم دين، أسرة التحرير، السودان.

دور الصحابة يتحرك ضمن دوائر، ذات تصورات معهودة، وأبعاد محدودة، وذلك لكون المجتمع حديث عهد برسول الله عبيلية، مما يجعل عملية الاسترجاع طبيعة عفوية لمواقف الرسول عبيلي وأحكامه، فما زال المجتمع يستظل تحت ظلال روحه الطاهرة، ومازالت حرارة أنفاسه لم تبرد بعد، مما شكل حصانة جماعية تحافظ على ضوابط الإسلام العامة بسبب تلك الرقابة المعنوية المتولدة من الطاقة الحرارية التي أزكاها رسول الله عبيلية، وقد ساعد في ذلك أيضاً محدودية الحوادث المستجدة وبخاصة في مجتمع المدينة مركز الصحابة فقد كان محافظاً على نفس خصوصياته وطابعه العرفي الذي كان على عهد رسول الله عبيلية، وهذا القدر من إيجابية التجربة يقابله تأثير سلبي تمثل في حصر التجربة بنموذج لا يمكن تكراره مما قلص من تأثيره التشريعي على الامتداد الزماني والمكاني للرسالة.

أما خيار الوصاية الذي استُتُبْعِدَ فقد لعب دوراً مهماً في الحفاظ على الرسالة من الضياع، فالمواقف التي سجلها التاريخ للإمام على الملك الامتداد المفترض للرسول عَلَيْكُ الامتداد المفترض للرسول عَلَيْكُ ال والمسؤول الشرعى للقيادة والتقنين الفقهي، كشفت عن نظرة بعيدة لمستقبل الرسالة فكان بإمكانه أن يطلق فتيل الثورة على الواقع الذى تسلل إلى مراكز القيادة وغير كل المعادلات المفترضة، ولكنه اكتفى بالتحفظ على مجريات الأحداث وتحديد بعض الملاحظات التي تبقى مصلحة الرسالة العلياء ولا تخدش بوحدة المسلمين، فعندما تتزاحم المصالح ويتعارض المهم مع الأهم حينها تبرز الحكمة في تقديم المصالح وترتيب الأولويات، فحق الإمام على الله في الخلافة وتوليه مقاليد الأمر مصلحة واضحة ولكنها إذا تعارضت مع مصلحة الإبقاء على الرسالة والحفاظ على وحدة المسلمين لا بد أن تتراجع أمام المصلحة العليا، لأن التجربة الإسلامية مرت بمنعطف خطير كان من المكن أن يؤدى بالتجربة في أول خطاها، فمضافاً إلى المعارضة السياسية للإمام على الملك وتسلم تيار المعارضة للحكم كان هناك أخطار داخلية وخارجية تتربص بالإسلام، فقد كان هناك تيار عريض من المنافقين الذين يمكن أن يزداد عددهم من المؤلفة قلوبهم وحديثي العهد بالإسلام المتذبنبين في انتمائهم إذا حدث صدام مسلح بين رموز وقيادات الإسلام، هذا مضافاً للخطر المتمثل في قبائل المشركين والموتورين من حروب الإسلام فقد تكون الثورة بيئة صالحة لتنفيذ أغراضهم، هذا إذا أخذنا في الحسبان الخطر الكبير الذي كانت تمثله إمبراطورية الفرس والروم كحضارتين تخشيان من تجربة المسلمين، فنظرة الإمام علي اللب الواعية وخوفه على مسيرة الإسلام جعلته يتنازل عن حقه في الحكم والخلافة فالأمر دائر بين أن يسير الإسلام مع وجود بعض المشكلات وبين أن تتوقف المسيرة، فقد تشابه هنا موقفه بموقف هارون اللبال عندما وجد نفسه مخير بين أمرين بين التعرض للسامري ومنع عبادة العجل وبين الحفاظ على وحدة بنى إسرائيل، فقدم هارون المصلحة العليا فقال: ﴿ خَشِيتُ أَن تَقُولَ فَرَّقْتَ بَيْنَ بَنِي عَ إِسْرَائِيلَ ﴾ هذا التشابه قد تنبأ به رسول الله بَيْلِيُّ كإشارة لموقف الإمام علي اللِّي المعد

سلفاً فقال: «أنت منى بمنزلة هارون من موسى».

وهذا الموقف الذي حافظ على مسيرة الإسلام أكسب مضافاً إلى ذلك خصوصية للإمام عند الخلفاء الذين كانوا يرجعون إليه في كثير من الأمور حتى قال الخليفة الثاني: «لا أبقاني الله لمعضلة ليس لها أبو حسن»(۱) وقال: «لولا علي لهلك عمر»(۲) كما سجل لنا التاريخ كثيراً من المواقف التي تدخّل فيها الإمام علي الملك وحسم فيها الخلاف حتى لا تصبح مهمة تفسير التشريعات امتيازاً للجهة الرسمية الحاكمة كما أصبحت كذلك فيما بعد.

وما إن بدأت تتداعى تلك الظروف التي حافظت بشكل ما على تلك التجربة وأكسبتها صبغة الخلافة الراشدة، حتى فتح الباب أمام تداعيات الأحداث المتغيرة بعد حركة الفتوح فتزايد الإحساس بالسلطة، وضعف الانتماء الديني وبدأت تتراجع فعالية الإسلام الرسالية في نفوس المسلمين كما بدأت تتشكل بوادر العنصرية العربية في قبال القوميات الجديدة وعادت بذلك قيم الحياة القبلية من جديد: «إن نزعة الحكم في عهد الأمويين بدأت باتجاه عنصرى يثير في النفوس عوامل العصبية ونظام الملك، فعندما قرأ مروان بن الحكم عامل معاوية على المدينة كتاب معاوية لأخذ البيعة ليزيد في مسجد المدينة هاج القوم وماجوا، وقال عبد الرحمن بن أبى بكر: ما لخيار أردتم لأمة محمد، ولكنكم تريدون أن تجعلوها هرقلية كلما مات هرقل قام هرقل»(٢). فكانت الهرقلية تعبير دقيق لملامح المرحلة المقبلة، بعد أن تكالب أصحاب المصالح على تيار الرسالة المتمثل في الإمام على الملي فكانت الجمل وصفين تلك الحروب الطاحنة رمزاً واضحاً لصراع التأويل بين ما يريده الله وما تريده الأمة بزعامة معاوية «وقد تأسست الدولة الأموية، في هذا المناخ الثوري، نتيجة لحرب خاضها معاوية ضد على وانتصر فيها. ولم يكن هذا الانتصار سياسياً وحسب، وإنما كان كذلك انتصاراً ثقافياً. كان منحى العمل عند معاوية يتمثل في فن استغلال العالم، وكان منحى العمل عند على يتمثل في فن تحرير العالم. معاوية تيار تثبيت لما هو راهن، وفقاً لما استقر وساد بشكله الذي أرساه الخليفة الثالث، أما على فتيار عودة تأصيل إلى الأصل الأول، النبي وبدأ منه»(٤).

فما أن استتب الوضع لهذا التيار العريض من طبقة الأرستقراطية والنفعية بقيادة معاوية بن أبي سفيان سنة ٤١هـ وأرسيت دعائم الحكم الأموي حتى بدأت في دمشق حركة تشريعية جديدة تختلف شكلاً ومضموناً عن تجربة المدينة المنورة حيث يحمل هذا النمط الجديد من القيادات أولويات بعيدة عن الدين والرسالة «أما معاوية نفسه، فكان قد نشأ في وسط أغلظ الجاهليات القبلية التي حاربت الإسلام وأعرافه حتى أخضعها الإسلام بقوة السيف، نشأ فيها حتى صلب عوده، وانتقل على كبر سنه من مكة بعد فتحها إلى المدينة، ومن الجاهلية إلى الإسلام، ولم يمكث في المجتمع الإسلامي الناشئ إلا وقتاً قصيراً لا يكفي

ليتطبع فيه بالطبع الإسلامي الجديد ويتمرن عليه ليستطيع أن يؤثر على ذلك المجتمع ذي الحضارة الرومية الذي امتدت حضارته إلى آماد بعيدة في الدهر، بل هو الذي تأثر به  $^{(\circ)}$ , فقد بدأ هذا العهد ولم يستصحب إلا نظام الملك والسياسة وفرض السيطرة والنفوذ وطويت بتعبير المؤرخين فترة الخلافة الراشدة،  $^{(\circ)}$  النها جنحت إلى سياسة الملك التي تهتم بتقوية نفوذها، واستقرار الأمر لها دون التزام لسيرة الخلفاء الراشدين اعتصاماً بالدين ووقوفاً عند حدوده  $^{(1)}$ , فلا بد أن تقيم هذه التجربة -ضمن الصبغة العامة لتلك المرحلة وهي الملك والسياسة وبالتالي يبقى الحديث عن نهضة تشريعية أو المساهمة في بناء نظم منهجية للاستنباط حالة من المثالية ترى تجربة المسلمين حلقات متكاملة تضفي كل تجربة حالة جديدة من الوعي لمضامين الدين وأهداف الرسالة، في حين أن التصور العام لمراحل التاريخ الإسلامي كانت ارتجالية ولم يكن معداً لها سلفاً بحيث تكون كل مرحلة إضافة مقصودة لتكامل التشريع، فلو تم الأمر لسعد بن عبادة في السقيفة لتغير مجرى الأحداث، ولو قتل علي معاوية في صفين لما تحققت تجربة بني أمية، ولو لم يكن التحكيم ورفع المصاحف لما كان الخوارج، وهكذا فكل أحداث التاريخ كانت رهيئة لظروفها التاريخية.

أما العامل الآخر الذي جعل تجربة الأمويين تختلف عن التجربة الأولى هو توسع الدولة وامتزاج المسلمون بعناصر ذات ثقافات مختلفة خلقت حالة من الانفتاح على مصادر جديدة للمعرفة، وأشكال جديدة من التشريعات والقوانين كالتي كانت عند الرومان والفرس، مما أدى إلى مواجهة الواقع الجديد بمتغيرات وقضايا مختلفة لم تكن تجربة التشريع الإسلامي مهيأة لها، فلم يكن هنالك ضير عند حكام بني أمية أن يعملوا بالنظم القديمة نفسها ما دام ذلك يبقي سلطانهم «والمبدأ الأساسي لسياسة الأمويين الذي فرضته الظروف كان هو الأحتفاظ بالبنية الإدارية القائمة في البلاد المفتوحة، وكان هذا هو المدخل الطبيعي الذي تطرقت إليهم منه كثير من المفاهيم والنظم التي تمتد بجذورها إلى حضارات أخرى، فجاء الوضع القانوني لأهل الذمة عند الأمويين على غرار وضع الأجانب في الإمبراطورية الرومانية الشرقية إلى حد كبير»(٧).

وهذا التأثير حالة طبيعية عند التقاء الثقافات لا يتوقف على جمع الشواهد واستحضار النماذج، وإنما الإشكال الذي واجه تلك التجربة هو عدم التأهل لمواجهة تلك المتغيرات التي تحركت بشكل متسارع في حين أن الأمة لم تكن على حالة من النضج في استيعاب قوانين الإسلام وطرق استنباطها، فلم تورث المدينة المنورة حاضرة الإسلام الجديدة في دمشق أي مناهج استنباطية تستوعب المرحلة، وذلك لفقدان هذه المناهج من الأساس، علاوة على تبدل الظروف الموضوعية بين البلدين، ويمكن أن يضاف إلى هذا تأثير الحروب التي دارت قبل استتباب الأمر لبني أمية التي راح ضحيتها آلاف الصحابة الذين كان يُرجى منهم الساهمة في تطوير العمل الفقهي، مضافاً إلى ضياع السنة التي لم يكتب لها الحفظ إلا

في صدور الرجال، كل ذلك عوامل ساهمت في تدني العمل الفقهي في العهد الأموي، الذي لم يسجل أي إضافة إلى عمل الصحابة في التجربة الأولى، التي لم نرث منها إلا الإطلاق القاضي بعمل الصحابة بالقرآن والسنة والرأي فتتضاعف بذلك المشكلة وتزداد الحيرة في البحث عن المنهج.

والجدير بالملاحظة أن المسلمين ما إن وصلوا إلى هذا العهد، حتى كانوا مشارب متعددة ليس في التوجه السياسي فحسب، وإنما كان هناك تعدد فكرى ثقافي معرفي تمخض منه مجموعة من المذاهب كالخوارج والقدرية والمرجية ناهيك عن طرفي الصراع الجماعة المتمثلة في الخط الأموى وتيار الشيعة، وبالتالي ليس هنالك نمط محدد في التفكير التشريعي يجوز لنا نسبته إلى الإسلام من غير تأسيس، ولم تكن الأجواء الفكرية منفتحة لتسع المساحة الفكرية الجميع، وإنما النمط الذي يدعم من السلطة هو الذي يكتب له الشرعية وبالتالي لم يكن التيار الأموى حيادياً في تعيينه للمفتين والقضاة «ومن حيث كان القضاة موظفين يتبعون السلطة السياسية فقد التزموا بطبيعة الحال بما تصدره إليهم السلطة من أوامر وتوجهات» (^). ومع ذلك لم يكن الخلفاء الأمويون يحملون هماً معيناً في نظام التقنين الذي يتعلق بتكاليف العباد، فلم تبذل السلطة اى جهود حقيقية لتوحيد نظام الإفتاء وأحكام القضاء ولذا كان هناك تعدد فقهى يتبع كل ما يراه القضاء. وقد ساعد في ذلك تعدد الأعراف في الأقاليم الإسلامية فقد كان يتبع كل قاض أعراف منطقته (وهكذا خضعت المادة الأساسية للقانون العرفي المحلى أثناء العهد الأموى إلى التغير، لتتناسب مع التشريع القرآني، ممزوجة (هذه المادة) بسنن الأمويين الإدارية، ومتشربة بعض عناصر النظام القانونية الأجنبية. وهكذا تم التطور في هذه الفترة على نحو اتفاقى، فإن مزج هذه المواد المتباعدة الأصول والمتنافرة تم بدون خطة، وعلى نحو عرضي، لا يخضع إلا لما يصل إليه كل قاض من القضاة باجتهاده. وفي ثنايا هذا الحشد المتنافر لنسيج العمل القانوني -الذي أسهم فيه عدد من الجهات الإدارية مثل الشرطة وعمال السوق بالإضافة إلى القضاة-أوشك العنصر الديني أو القرآني بخاصة أن يبعد عن بؤرة الاهتمام» (٩٠).

وهكذا اتسعت الهوة بين الإسلام كمصدر تشريعي وبين الواقع القانوني السائد في النظام الأموي، وقد أصبح هذا الأمر واضحاً للعيان بعد أن بدأ أتقياء الصاحبة والتابعين التململ من تصرفات بني أمية فبدأت الثورات تتحرك هنا وهناك، وقد كشفت ردة فعل الأمويين اتجاه تلك الثورات عدم اكتراثهم للإسلام ورموزه، فهدمت الكعبة واستبيحت المدينة وقتلوا كبار الصحابة وانتهكت حرم الله ومن ثم كانت فاجعة كربلاء الأليمة التي استشهد فيها الإمام الحسين وخيار أهله وأصحابه، كل ذلك دل على المفارقة بين التوجه الأموي والإسلام «ومن الناحية السياسية أسفرت هذه المراجعة عن وجود موجة عداء بالغة تجاه النظام الحكومي القائم.

وأصبح الأمويون موضع السخط العام باعتبارهم حكاماً غاب عنهم جوهر المبادي الدينية في غمرة تعطشهم للسلطة الدنيوية. وغَذَّى هذا السخط تململ الفرس وغيرهم من الداخلين في الإسلام المعروفين بالموالي – من مظاهر التميز العنصري للسيطرة العربية، ليستغله أولئك الطامحون إلى اغتصاب السلطة لأنفسهم. وقد تطلع الضمير الإسلامي القلق بحثاً عن خلاصه إلى العودة إلى سياسة التقوى والصلاح التي جرى عليها خلفاء المدينة، الذين صار ينظر إليهم -في مقابلة من جاء بعدهم من الخلفاء – على أنهم هم الراشدون» (۱۰۰). وكما يقول أدونيس: «إذا صح أن نستعير عبارة هيجل في وصف المجتمع البرجوازي بأنه مملكة العقل الحيوانية، فمن المكن القول: إن النظام الأموي كان مملكة الدين الحيوانية (۱۰۰).

وقد أسفر هذا الضمير المتنامي في الأمة وجود علماء من صغار الصحابة وكبار التابعين كان لهم حلقات علم في كل حواضر الإسلام، مما شكل فيما بعد بنية الفقه الإسلامي الأولى للمدرسة السنية المتمثلة في مدرسة الرأي بالكوفة والحديث بالمدينة، ولكن بقيت هنالك مساحة فاصلة بين فقهاء المساجد وبين الواقع مما جعل الفقه يدور في إطار نظري، لا يتدخل في العمل القانوني للدولة وإنما صب جل جهده في الأحكام التي تتعلق بالفرد في بنائه السلوكي وعلاقته بالله.

وقد أسفرت تلك الثورات المتلاحقة الإطاحة بالنظام الأموي وكان ذلك انتصاراً للخط الشيعي الذي قاد الثورة بعنوان الرضا من آل محمد، لولا سرقة تلك الجهود لحساب بني العباس الذين حرفوا المسيرة في غير اتجاهها، وبدأت في عهدهم تجربة جديدة حافظت على ملامح بني أمية نفسها في الحفاظ على السلطة مع إضافات جديدة تعلقت بنظم الإسلام ومبانيه الفكرية، حيث نشطت في عهدهم ترجمة الكتب اليونانية والفلسفات القديمة مما خلق أنماطاً جديدة للتفكير الإسلامي ما زالت آثارها إلى اليوم، وبما أن شعار بني العباس كان هو العودة إلى الإسلام فقد فتح الباب أمام الفقهاء الذين وجدوا بعض الاحترام من الدولة، كما عينت بعضهم في منصب قاضي القضاة، بيد أن هذا لا يعني أن العباسيين كانوا يتعاملون بشفافية في هذه الأمور حتى يكون نظام القضاء ذا سيادة واستقلالية، مما جعله راجعة إلى أحكامها، فإنهم لم يكونوا على استعداد لقبول استقلال المحاكم» (۱۲) وبرغم ذلك فقد ساعد هذا الانفتاح على نشاط الحركة العلمية ونمو حركة الفقه، كما أن المناهج اليونانية والعلوم الفلسفية خلقت تحدياً جديداً أمام فقهاء الإسلام، فقد كشفت هذه العلوم الجديدة عن ضرورات المنهج وأسس التفكير وقواعد البناء المنطقي، مما ساعد على ظهور علم أصول الفقه ومناهج الاستنباط الفقهي.

وما أردنا الوصول إليه من هذه اللمحة للوضع السياسي والظروف المحيطة هو إيجاد

ربط بين تطورات الواقع وتطور الفقه، وإلى أي مدى يمكن أن تؤثر السياسة العامة للدولة بمسارات التشريع «فلا تنموا الدراسة الفقهية كظاهرة مفصولة عن الحياة الاجتماعية والمحيط والعوامل المحيطة، ولا يمكن عزل الفقه عن المؤثرات التي تتدخل في تكوين (التاريخ البشري) وإنما يجب ربط هذه الظاهرة بغيرها من الظواهر والعوامل المحيطة والزمنية ليتاح لنا أن نتعرف على عوامل النمو والرشد فيها، وتأثرها بها»(١٠٠).

#### بوادر تكون المدارس الفقهية

تجربة الصحابة في التشريع كان لها تأثيرها الممتد على كل مراحل التشريع، وأكثر المدارس التشريعية انفتاحاً كانت ترتكز على المأثور من تلك التجربة، بل الدراسة الأصولية المتأخرة كانت تعتمد على رأى الصحابة لإثبات حجية الأصل كما تقدم في الدراسة السابقة من استدلال الغزالي والفخر الرازي في إثبات حجية القياس «أن الصحابة اتفقوا على استعمال القياس في الوقائع التي لا نصّ فيها من غير نكير من أحد منهم»(١٤) ومن هنا لم تخرج المدارس الفقهية المتمثلة في مدرسة الرأى ومدرسة الحديث عن هذا الإطار المرسوم، وذلك لأن الفهم السنى للدين يرتكز على خيار الأمة في تبنى مسؤولية التشريع، وبرغم أن هذا الخيار يفتح الطريق أمام الإبداع لأن جوهره يختلف عن التقليد والاتباع، إلا أننا نجد أن هذا التوجه اعتبر الإبداع حالة من الابتداع المنهى عنها، ونتج ذلك بسبب عدم التأسيس المنهجى لهذا الخيار الذي طرح في ظروف كان المقصود منها مكاسب سياسية وليس حرصاً على حق الأمة، لأن الخيار لم يظل مفتوحاً وحقاً مطلقاً للأمة، ومن هنا مُنح القائمون على هذه التجربة حالة من القداسة حتى تحولت بشكل تدريجي إلى جزء من الوعى الإسلامي، ولذا نجد المتبنين لهذا الخط حرصوا على فرض هذه التجربة كجزء من الدين، فعندما عرضوا الخلافة على الإمام على اللل الملك بعد الخليفة الثانى اشترطوا عليه شرطاً استراتيجياً يتحرك في عرض واحد مع بقية الشروط وهي «أن يحكم بكتاب الله وسنة الرسول وسنة الشيخين من بعده» فحصروا بذلك الدين في ثلاثة أطر لا تتمايز إلا تمايزاً ترتيبياً، فرفض الإمام هذا الشرط حتى لا يمنح القداسة لتلك التجربة فقال: أما كتاب الله وسنة الرسول فنعم وأما سنة الشيخين فلا، وعندما قبل عثمان بهذا الشرط ونصب خليفة رسم بذلك طريقاً للأمة لا يمكن تعديه، مما شكل عقدة التجاوز على ما هو موروث وأصبح حاجزاً أمام إبداع المسلمين، «كان التنظير الإتباعي يهدف إلى خلق وعي مطابق لبنية النظام القائم، وعي يمارس الطاعة والخضوع، بحيث تكون الغاية من وجود الوعي هي المحافظة على هذا النظام »(١٥).

والغريب في الأمر أن كلا المدرستين في الكوفة والمدينة تختلف اختلافاً جذرياً في مناهجها وطرق استنباطها، إلا أن كلاً منهما يرتكز على عمل التجربة الأولى، فترجع

اللبنات الأولى لمدرسة الرأى إلى عمر بن الخطاب الذي تميز بالعمل بالرأي، وانتقلت هذه الطريقة إلى العراق عن طريق عبد الله بن مسعود الذى تأثر بطريقة عمر إلى درجة أنه قال: «إنى لأحسب عمر ذهب بتسعة أعشار العلم»(١١) وبذلك يكون عمر أرسل أقرب الناس إلى منهجه إلى أهل الكوفة ليعلمهم، «فاعتبرت مدرسة ابن مسعود بالعراق نواة لمدرسة الرأي، حتى نسب إليها بعض التابعين فقيل ربيعة الرأي»(١٧)، أما مدرسة المدينة فقد تأثرت بعمل بعض الصحابة أمثال زيد بن ثابت وعبد الله بن عمر «وقد عرف عن ابن عمر حرصه الشديد على تتبع آثار الرسول عَلَيْنَ والاعتزاز بها وتأثر بهذا تلاميذه الذين حملوا العلم بهذه المدرسة وفي مقدمتهم سعيد بن المسيب الذي أكب على جمع الآثار، وفتاوى الصحابة »(١٨). وقد تميزت هذه المدرسة برفضها الشديد للعمل بالرأى وكانوا يتوقفون في الفتيا إذا لم يجدوا نصاً من قرآن أو سنة، وكان هذا الموقف من الرأى موقفاً سلبياً حيث لم يُوجدوا بدائل لمعالجة الحوادث المتغيرة الخارجة عن النصوص، ولذلك وصفوا من قبل أهل الرأى بعدم الفهم وقلة الدراية، كما أن أهل الرأى لم يضعوا ضوابط منهجية لتلك الأراء مما يجعل تحفظات أهل الحديث تنطوى على دوافع صحيحة، ومن هنا لا يمكن أن نقبل ذلك التصور الساذج الذي يرى كلا المدرستين تعبير عن الإسلام وتكاملاً طبيعياً لمناحي التشريع، ومهما نكن إيجابيين في النظر لا يمكن أن نغفل عن ذلك الاختلاف الجوهري الذي كان حاضراً عند أصحاب المدارس أنفسهم، فقد سئل الشعبي عن مسألة في النكاح فقال: إن أخبرتك برأيي فبُل عليه. وقال أيضاً ما جاءكم به هؤلاء من أصحاب رسول الله عَيْبِاللهِ فخذوه، وما كان من رأيهم فاطُّرحوه في الحش. وقال سفيان بن عيينة: اجتهاد الرأي هو مشاورة أهل العلم لا أن يقول برأيه، وقال ابن شهاب: دعوا السنة تمضى لا تعرضوا لها بالرأى «وكان رجال الحديث من أكثر الناس نقداً لأبى حنيفة وثورة عليه، وكانوا يقولون عنه بأنه قد أكثر من استعمال الرأى والقياس وأن ذلك من قبيل اتباع الهوى، ولذلك فقد جرحه عدد من العلماء، ومنهم الإمام البخاري الذي عده من الضعفاء والمتروكين ولم يرد عنه أي حديث في صحيحي البخاري ومسلم "(١٩).

وبالتالي لا نقبل لحركة التشريع أن ترسم بهذه الصورة الارتجالية تتحكم فيها ظروف المدينة فتنتج فقهاً جامداً على النصوص، أو تكون النصوص هي موضع النقص لعدم مجاراتها لحوادث العراق المتغيرة فيتحول المجتهد إلى مولد لأحكام الله وفق قاعدة التصويب، وفي اعتقادي أن هذا الاختلاف الذي حدث لم يكن نتيجة لعوامل الظروف فحسب كما حاول الباحثون في تاريخ التشريع إرجاع السبب إليها، وإنما يرجع لعدم وضوح الرؤية في عمل الصحابة الذي تستند إليه كل المدارس الفقهية، فبينما نجد من بين الصحابة من يعمل بالرأي ويأمر به نجد من بينهم من يمتنع وينهى عنه بل قد تجد التناقض عند الصحابي الواحد، فبينما هو يعمل بالرأي حتى مقابل المنصوص، كما عمل عمر في منع

سهم المؤلفة قلوبهم وزواج المتعة ومتعة الحج، نجده ينهى عن الرأى كقوله: اتقوا الرأى في دينكم، ولا يحمل الرأي المنهي عنه إلى أنواع القياسات الفاسدة و تخرصات الظنون بينما يحمل العمل البارى إلى الرأى القائم على أسس علمية كما حاول بعض الباحثين كما يقول الدكتور محمد النبهان: «ولهذا فان السلف الصالح عندما يتحدثون عن الرأي مدحاً أو ذماً فإنما يريدون صوراً معينة يستخدم فيها الرأي بطريقة صحيحة أو خاطئة»(٢٠٠) لأن كل ما وصل إلينا هو القول بالرأى فقط ولم نجد كلام للصحابة يفصل في أنواع الرأى، فبالتالى لم يكن هناك تصور واضح لموضوع الرأى عند الصحابة على أساسه نقوم بتوجيه الأحاديث إلا أن يكون على نحو الجمع التبرعي، ومن هنا لا يمكن لأهل الحديث أن يعيبوا على أهل الرأى أو أن يعيب أهل الرأى على أهل الحديث طالما كلاهما يستندان إلى عمل الصحابة، ولا يمكن أن نصحح مسار دون غيره إلا إذا أخضعنا تجربة الصحابة للنقد والتصحيح، أما أن نحكم على كلا المسارين بالصحة والصواب فهذا مما لا يقبله العقل. وحينها يبقى الكلام إلى أي مدى نجح الفقه السنى في إيجاد توافق بين المدرستين بحيث يرسم ملمحاً واحداً لنمط التشريع «ولو أن كلاً من الاتجاهين الفقهيين قد اتجها اتجاهاً وسطاً من حيث الالتزام بمقتضى منهج تجنب رغبة التضييق ورعاً، ورغبة التوسيع تيسيراً، الستطاعا أن يكونا أكثر قرباً من بعضهما، ولتجنبا الكثير من مواطن النقد الذي كان كل فريق يوجهه للفريق الآخر»(٢١)، وقد حدث هذا التوافق بالفعل على يد الشافعي الذي تتلمذ على المدرستين، وتميز بقدرة فائقة في إيجاد أصول مشتركة نقحت موارد الخلاف، حتى أصبحت الأصول التي وضعها في كتاب الرسالة هي الخطوة الأولى التي ثار على أثرها كل علماء الأصول السنة. وقد تحدث في هذا الكتاب عن الناسخ والمنسوخ، وخبر الواحد، والإجماع والقياس والاستحسان «ومما لا شك فيه أن الإمام الشافعي كان العالم المؤهل للقيام بهذا العمل الرائد، فهو الإمام الذي استطاع أن يجمع بين منهجي المدرستين التقليديتين المتنافستين مدرسة الحديث ومدرسة الرأى، ومن خلال دراسته العميقة لفقه الحديث ولفقه الرأي استطاع أن يقدم إلى علماء عصره كتاب (الرسالة) الذي يعتبر بحق من أهم الكتب الرائدة في الفكر التشريعي في الإسلام»(٢٢).

### عهد تكون المذاهب الفقهية

سمي هذا العهد بعصر الفقه الذهبي أو عصر ازدهار الفقه وهو ما بين القرن الثاني الهجري إلى منتصف القرن الرابع حيث نما فيه الفقه نمواً عظيماً، وأصبح يتخذ طابعه الخاص في رجالاته وآلياته ومدارسه المتميزة، بل هو العهد الذي رسمت فيه معالم التشريع السني الذي لم يزل يعمل به إلى الآن، فهو عصر كبار الفقهاء المجتهدين الذين تربعوا على منابر الفقه من دون منازع على طول امتداد الزمن، وفي هذا العهد يمكننا معرفة

نمط التفكير الفقهي ومناهج فهم الشريعة وطرق استنباط الأحكام في العقلية السنية لأن فيه دوّن الفقه وضُبطت قواعده «وفي هذا الدور ظهرت المذاهب الإسلامية وتميزت معالمها ووضحت اتجاهاتها وصار لكل مذهب أتباع كثيرون ينشرون آراءه وينهجون نهجه»(٣٣).

لم يتمخض عن هذا العهد فقط المذاهب المعروفة -المذهب الحنفي، والمالكي، والشافعي، والحنبلي- بل كانت هناك مذاهب متعددة لم يكتب لها الخلود والبقاء كمذهب الحسن البصري، ومحمد بن عبد الرحمن بن أبي ليلى، والأوزاعي، وسفيان الثوري، وليث بن سعد، وأبي ثور إبراهيم بن خالد، وأبي جعفر محمد بن جرير الطبري وآخرين. ولا يهمنا الآن مناقشة الدواعي التي كتبت للآخرين الخلود، لأنها تستتبع مناقشة المناخ السياسي والظروف التي خدمت تلك المذاهب، فالترجيح لم يكن قائماً على دواع ذاتية يقتضيها نفس المذهب أو الإمام.

وما يهمنا هنا هو البحث عن آليات الاستنباط وطرق استخراج الحكم الشرعي في هذه التجربة التي ما زالت إلى يومنا، ولذا سوف نصرف النظر عن البحث عن أئمة المذاهب وتاريخهم واستعراض آرائهم، ونكتفي بنقاش الأصول التي ارتكزوا عليها في الاستنباط، وبما أننا تناولنا في الدراسة الأولى موضوع القياس، سوف نخص البحث هنا بموضوع الاستحسان مرتكز مدرسة المرأى، والمصالح المرسلة مرتكز مدرسة المدينة.

#### الاستحسان:

اشتهر أبو حنيفة بالاستحسان في استنباط الأحكام المتغيرة وترتبت على أساسه كثير من أحكامه الفقهية، قال محمد بن الحسن: «كان أبو حنيفة يناظر أصحابه في المقاييس فينتصفون منه ويعارضونه حتى إذا استحسن لم يلحقه أحد منهم لكثرة ما يورد في الاستحسان من المسائل فيدعون جميعاً ويسلمون له (۱۲۰)، وقد تبناه مالك أيضاً حتى قال فيه: «الاستحسان تسعة أعشار العلم (۱۲۰)، أما الشافعي فلم يعترف بحجية الاستحسان واتخذ اتجاهه موقفاً سلبياً إلى درجة أنه قال: «من استحسن فقد شرع (۱۲۰)، فهذه الأراء المتباينة بين أقطاب الفقه تكشف عن أزمة حقيقية في مناحي التشريع الإسلامي، ولا يمكن تبسيط هذا الاختلاف من أجل رسم صورة ذات نسق واحد لمناهج التشريع، فقد تعبد الأحناف والمالكية على ضوء الاستحسان الذي يعتبر عند الشافعي نوعاً من الافتراء على الله والتشريع المحرم، ومن ثم يقال بكل بساطة ماكرة: إن كل المذاهب هي صورة واحدة للفقه الإسلامي، فإما أن يكون الشافعي صائباً في حكمه فحينها أبطل الفقه الحنفي والمالكي المستحسان، وإما أن يكون مخطئاً فيكون بذلك فوّت على نفسه وأتباعه كثيراً من الأحكام التي كان الاستحسان مصدراً لها، وكل الذين حاولوا تبسيط الخلاف كثيراً من الأحكام التي كان الاستحسان كانوا يوجهون كلام الشافعي إلى الاستحسان النابع عن بين الفقهاء حول الاستحسان كانوا يوجهون كلام الشافعي إلى الاستحسان النابع عن

الهوى، كما يقول دكتور عبد الكريم زيدان: «الاستحسان مصدر من مصادر الفقه المعتبرة لأنه ليس إلا أخذاً بقياس أو بدليل آخر ٠٠٠ أما من أنكره من العلماء كالشافعي فإنه أراد بالاستحسان اتباع الهوى وتشريع الأحكام بغير دليل»(۲۷) ولا يمكن قبول هذا الكلام كتأسيس علمي لحل الإشكال، فالشافعي الذي أسس للقياس وبرهن على حجيته لا يمكن أن يكون بهذه الغفلة عن وجود مناحى وطرق علمية للاستحسان، أو أن يكون هناك أدلة شائعة ومتعارفة عند أصحاب الاستحسان غائبة عنه، وإذا فرضنا وجود ذلك لا ينفى هذا الفرض احتمال العمل بالهوى لأن الهوى لا يمكن تحديده بذلك المعنى الفاضح وإنما مجرد العمل دون دليل واضح يرتكز على حجة شرعية يكون نوعاً من الهوى، فليس الأمر دائراً على تصنيف الاستحسان بين ما هو هوى أو غيره، وإنما دائر بين إثبات حجية للاستحسان أو كونه عملاً بالهوى، وبما أن العاملين بالاستحسان لم يرصدوا طريقة محددة ذات معالم واضحة حينها يتساوى كلا الاحتمالين: العمل ضمن قواعد أو الهوى، ولا يبقى مرجح إلا الثقة العامة في الفقيه، وهذا لا يكفي في باب التأصيل «وقد يكون منهج الشافعي قريباً من منهج أبى حنيفة ومالك فيما يتعلق بالرأى إلا أن الشافعي استطاع أن يربط منهجه فيما يتعلق بالرأى والاستنباط بالقرآن والسنة، فأخذ بالقياس ووسع نطاقه لارتباطه بالنص في الوقت الذي أغلق باب الاستحسان لئلا يكون الحكم بالهوى، والاستحسان عند مالك وأبي حنيفة لا يعتمد على الهوى على وجه التأكيد، إلا أن صلته بالنص لم تكن واضحة كما هو الأمر في القياس الذي اعتمده الشافعي «٢٨).

وأرى من المفيد هنا نقل بعض كلام الشافعي حول الاستحسان في الجزء السابع من كتاب الأم كما ذكره الشيخ محمد الخضري في كتابه تاريخ التشريع الإسلامي ص ١٣٤ جاء فيه «لا يجوز لمن أستأهل أن يكون حاكماً أو مفتياً أن يحكم ولا أن يفتي إلا من جهة خبر لازم وذلك الكتاب ثم السنة، أو ما قاله أهل العلم ولا يختلفون فيه أو يقاس على بعض هذا، ولا يجوز له أن يفتي بالاستحسان إذ لم يكن الاستحسان واجباً ولا في واحد من هذه المعاني قال تعالى: ﴿ أَيَحْسَبُ الإِنسَانُ أَن يُتُرَكَ سُدًى ﴾ ولم يختلف أهل العلم بالقرآن فيما علمت أن السدى الذي لا يؤمر ولا ينهى، من أفتى أو حكم بما لم يؤمر به فقد أجاز لنفسه أن يكون في معنى السدى وقد أعلمه الله أنه لم يتركه سدى ورأى أن قال أقول بما شئت وادع ما نزل القرآن بخلافه في هذا، وفي السنن مخالف منهاج النبيين وعوام حكم جماعة من روي عنه من العالمين. ثم قال: ومن قال استحسن لا عن أمر الله ولا عن أمر رسول الله فلم يقبل عن الله ولا عن رسول الله ما قال ولم يطلب ما قال بحكم عن أمر رسول الله وكان الخطأ في قول من قال هذا بينا بأنه قد قال أقول وأعمل بما لم أؤمر به ولم أنه عنه وبلا مثال ما أمرت به ونهيت عنه وقد قضى الله بخلاف ما قال ظم يترك أحداً إلا متعبداً. ثم قال: ومن استجاز أن يحكم أو يفتى بلا خبر لازم ولا قال ظم يترك أحداً إلا متعبداً. ثم قال: ومن استجاز أن يحكم أو يفتى بلا خبر لازم ولا

قياس كان محجوباً على لسانه ومعنى ما لم أعلم فيه مخالفاً. فإن قيل: ما هو؟ قيل: لا أعلم أحداً من أهل العلم رخص لأحد من أهل العقول والآداب في أن يفتى ولا يحكم برأى نفسه إذا لم يكن عالماً بالذي تدور عليه أمور القياس من الكتاب والسنة والإجماع والعقل لتفصيل المشتبه. فإذا زعموا هذا قيل لهم: ولم لم يجز لأهل العقول التي تفوق كثيراً من عقول العلم بالقرآن والسنة والفتيا أن يقولوا فيما قد نزل مما يعلمونه معا أن ليس فيه من كتاب ولا سنة ولا إجماع وهم أوفر عقولاً وأحسن إبانة لما قالوا من عامتكم. فإن قلتم: لا علم لهم بالأصول، قيل لكم: فما حجتكم في علمكم بالأصول إذا قلتم لا أصل ولا قياس على أصل؟ هل خفتم على أهل العقول الجهلة بالأصول أكثر من أنهم لا يعرفون بالأصول القياس عليها أو أجاز لكم تركها؟ فإذا جاز لكم تركها جاز لهم القول معكم لأن أكثر ما يخاف عليهم ترك القياس عليها أو الخطأ ثم لا أعلمهم إلا أحمد على الصواب إن قالوا على غير مثال منكم لو كان أحد يحمد على أن يقول على غير مثال لأنهم لم يعرفوا مثالاً فتركوه وأعذر بالخطأ منكم وهم أخطؤوا فيما لا يعلمون ولا أعلمكم إلا أعظم وزراً منهم إذ تركتم ما تعرفون من القياس على الأصول التي لا يجهلون، فإذا قلتم: فنحن تركنا القياس على غير جهالة بالأصل، قيل: فإن كان القياس حقاً فأنتم خالفتم الحق عالمين به وفي ذلك من المأثم ما إن جهلتموه لم تستأهلوا أن تقولوا في العلم وإن زعمتم أنه واسع لكم ترك القياس والقول بما سنح في أوهامكم وحضر أذهانك واستحسنته مسامعكم حججتم بما وصفنا من القرآن ثم السنة وما يدل عليه الإجماع من أن ليس لأحد أن يقول إلا بعلم. ثم قال: أفرأيت إذا قال الحاكم والمفتى في النازلة ليس فيها نص خبر ولا قياس وقال أستحسن فلا بد أن يزعم أن جائزاً لغيره أن يستحسن خلافه فيقول كل حاكم في بلد ومفت بما يستحسن فينال في الشيء الواحد بضروب من الحكم والفتيا، فإن كان هذا جائزاً عندهم فقد أهملوا أنفسهم فحكموا حيث شاؤوا وإن كان ضيقاً فلا يجوز أن يدخلوا

والملاحظ في هذا النص أن الشافعي كان مستصحباً بعض ما يمكن أن يقال في حجية الاستحسان بل يرى أن الاستحسان بكل ضروبه فاقداً للحجة، كما يدل على أن هناك ضرباً واحداً من الاستحسان كان شائعاً ومتعارفاً عليه وهو الاستحسان الذي لا يرتكز على النص أو الأصل وبالتالي تكون هذه شهادة من الشافعي على كون الاستحسان في زمانه وعند أئمة الفقهاء لا يشبه الاستحسان الذي حاولت أن تؤصل له كتب الأصول المتأخرة التي عرفت الاستحسان بأنه عدول عن قياس إلى قياس أقوى منه أو تخصيص قياس بدليل أقوى منه، فإن مثل هذا التعريف لم يكن حاضراً عند محمد بن الحسن تلميذ أبي حنيفة وأستاذ الشافعي الذي هو أعلم بقصده من العلماء المتأخرين، كما أن الشافعي هو أقدم من نقل لنا تلك الأصول فلم يصور لنا الاستحسان إلا بصورة الهوى، واتهام الشافعي بعدم معرفة

مدرسة الأحناف مجانب للصواب.

#### الاستحسان بنظر الأصوليين:

هناك تعريفات عدة للاستحسان عند الأصوليين، أكثرها بعيد عن الضوابط المنطقية للتعريف وهي أقرب للوصف الجمالي من التحديد العلمي كالقول بأن الاستحسان الأخذ بالسعة وابتغاء الدعة أو الأخذ بالسماحة وانتقاء ما فيه الراحة، ولا تصلح هذه التعاريف في تكوين مفاهيم شاملة قابلة للنقد والتقويم، ولذا سوف نختار أكثر التعاريف قرباً من مفهوم الاستحسان حتى يمكننا الاقتراب من معناه.

يقول السيد محمد تقي الحكيم: «والذي يقتضي الوقوف عنده من تعاريفها التي تكاد تكون منطقية من حيث كونها ذات مفاهيم محددة ما ذكره كل من:

- ١- البزدوي من الأحناف من أنه: العدول عن موجب قياس إلى قياس أقوى منه أو
   هو تخصيص قياس بدليل أقوى منه.
  - ٢- الشاطبي من المالكية من أنه: العمل بأقوى الدليلين.
- ٣- الطوفي من الحنابلة في مختصره من أنه: العدول بحكم المسألة عن نظائرها لدليل شرعى خاص.

وقد ذكر له بن قدامة معاني ثلاثة: أحدها: العدول بحكم المسألة عن نظائرها لدليل خاص من كتاب أو سنة. وثانيها ما يستحسنه المجتهد بعقله. وثالثها: دليل ينقدح في نفس المجتهد لا يقدر على التعبير عنه »(٢٩).

أول ما يلاحظ على هذه التعريفات أنها لم تعطِ الاستحسان الاستقلال كمصدر من مصادر الاستنباط وإنما حددت موقعه في طول الأصول الأخرى فتارة ترجعه إلى الكتاب والسنة وتارة إلى القياس ومرة إلى المصالح المرسلة وحكم العقل والحال أن الاستحسان عندما ينظر إليه ينظر إلى كونه أصل قائم بذاته يتحرك في عرض واحد مع بقية الأصول

وثانياً: لم تحدد هذه التعريفات شكلاً محدداً للاستحسان فبعضها تصورته ضمن إطار الأقيسة وحصرته في شكل تقديم قياس على قياس، ولا أرى للاستحسان أي وجوب هنا إلا من باب -أستحسن قياس على قياس آخر- وحينها لا يكون هنالك موجب لتخصيص القياس، ولعل التعريف الذي جعل الاستحسان مطلق التقديم بين الأدلة كان أقرب من تحديده في القياس، وهو الشكل الآخر للاستحسان، أما بقية التعريفات فقد قدمت لنا شكلاً هلامياً فاقداً للملامح والصورة فجعلت الاستحسان مجرد حالة ذهنية أو نفسية لا يقدر حتى المجتهد نفسه على التعبير عنها.

#### الاستحسان بين التحقق والامتناع:

بناءً على ما تقدم من تعاريف، نكتشف أن ليس للاستحسان حقيقة وجودية مستقلة في عرض الأصول الفقهية، ولا يبقى له تحقق إلا في إطار العمل بمطلق الرأي والهوى، فكل المباني المفترضة للاستحسان هي أجنبية عن مورده وإنما تبحث في طول الأصول الأخرى، فإذا أخذنا الاستحسان بكونه تقديم أقوى الدليلين سواء كانا لفظيين أو غير لفظيين أو كان أحدهما لفظياً والآخر غير لفظي، لا يكون للاستحسان هنا أي خصوصية تجعله مختصا بهذا المورد، فتقديم الدليل الأقوى على غيره حالة طبيعية في معرض الاحتجاج وتثبيت الحكم لا علاقة له بعنوان الاستحسان

فالحالات التي يتصور فيها تقديم الأدلة اللفظية هي في باب التزاحم والتعارض، وقد ذكرت كتب الأصول المرجحات بشكل مفصل، من دون أي حاجة لوضع عنوان الاستحسان، لأن طبيعة هذه البحوث منهجية تعمل على ترتيب الأدلة وتصنيفها على ضوء قوة الدليل، وبالتالي لا يمكننا النظر إلى الاستحسان على كونه عنواناً فاقداً للحجية وإنما فاقداً للاستقلال وممتنع الوجود والتحقق، بناءاً على تعريف الاستحسان بتقديم أقوى الدليلين، أما إذا كان -دليلاً ينقدح في نفس المجتهد لا يقدر على التعبير عنه- فهو أبعد ما يتصور كونه دليلاً شرعياً وحينها لا يبقى إلا ما قاله الشافعي: «من استحسن فقد شرّع».

#### مرجحات باب التزاحم:

ويراد بالتزاحم هو ورود حكمين يمتنع الجمع بينها في مقام الامتثال وذلك لعدم القدرة، أو لورود دليل ثالث يمنع الجمع بينهما، ونشير هنا بشكل مختصر لما حققته كتب الأصول من مرجحات.

أ- إذا كان التزاحم بين حكمين أحدهما مضيق والآخر موسع فحيينها يقدم الحكم المضيق على الحكم الموسع، ومثال ذلك لو تزاحم وجوب الصلاة وكان ذلك في أول وقتها وبين إزالة نجاسة عن بيت الله الحرام.

ب- إذا كان أحد الحكمين له بدل والآخر لا بدل له، قدم ما ليس له بدل ومثال ذلك لو تزاحم إنقاذ نفس محترمة كاد أن يودي بها الظمأ، ووجوب الوضوء وكان الماء لا يكفي لكلا الأمرين قدم إنقاذ النفس لأن الوضوء له بدل وهو التيمم.

ج- إذا كان أحد الحكمين معيناً والآخر مخيراً قدم المعين، ومثال ذلك تقديم الوفاء بالنذر على الكفارة فإذا نذر الإنسان عتق رقبة وتحقق نذره، وتعلق عليه في نفسه الوقت كفارة توجب عتق رقبة، قدم النذر لأن الكفارة يمكن تعويضها بخيارات أخرى مثل الصيام.

د- إذا كان أحد الحكمين مشروطاً بالقدرة العقلية والآخر بالقدرة الشرعية ومثال ذلك

إذا تعارض الوفاء بالدين مع الأمر بالحج قدم ما كان مشروطاً بالقدرة العقلية.

ح- تقديم الحكم الأهم على المهم في نظر الشرع كتقديم وجوب الصلاة على أي شيء
 آخر.

هـ- تقديم أسبقهما في زمن الامتثال مع تساويهما في الأهمية كتقديم صلاة الظهر على العصر إذا انحصرت القدرة في أداء أحدهما.

إما إذا كان منشأ الاختلاف بين الأدلة اللفظية هو التعارض، فهناك صورتان لذلك التعارض، فإما أن يكون بسيطاً، كالتعارض بين العام والخاص وحينها يقدم الخاص، أو أن يكون تعارض بين دليل حاكم وآخر محكوم فيقدم الدليل الحاكم، أو تعارض الناسخ والمنسوخ فيقدم الناسخ.

أما إذا كان التعارض مستحكم، حينها ينظر إلى المرجحات خارج الدليلين، كالترجيح بدليل ثالث، أو بعرضهما على القرآن أو مرجحات السند (إذا كان تعارض بين حديثين)، أما إذا امتنع الجمع والترجيح يتساقطا «وإذا لم تتوفر هذه المرجحات كلاً أو بعضاً فالمرجع التساقط كما هو مقتضى القاعدة لدوران الأمر بين الحجة واللاحجة فيهما»(٢٠٠).

وكما لاحظت في كل ذلك لا يطرأ عنوان الاستحسان، فكيف يقول الشاطبي: إن الاستحسان هو العمل بأقوى الدليلين، ولا نفهم العمل بأقوى الدليلين إلا في باب التزاحم أو التعارض بين الأدلة اللفظية.

أما في باب التعارض بين الأدلة الغير لفظية، فإن التقديم والترجيح بينها يكون أمراً منهجياً خاصاً في ترتيب الأدلة أيضاً، ولا دخل للاستحسان فمثلاً إذا كان هناك تعارض بين دليلين غير لفظيين وكان الدليلين في رتبتين قدم السابق رتبة وأعتبر أقوى من الآخر، أو أن يكونا في رتبة واحدة وكان أحدهما أقوى من الآخر قدم الأقوى، أما إذا تساوت الأدلة وتعارضت تتساقط، فهل يستدعي ذلك تشكيل أصل منفصل يسمى الاستحسان فكيف يقال أن الاستحسان هو «هو العدول عن قياس جلى إلى قياس خفى»(١٠).

أما في التعارض بين الدليل اللفظى وغير اللفظى، فيقدم اللفظى مطلقاً.

وبعد ذلك لا يبقى لنا إلا الاعتراف للشافعي بأنه كان صائباً عندما عرف الاستحسان بكونه عملاً بالهوى مطلقاً، ولا يبقى لكلام مالك أي أهمية تذكر عندما قال: «الاستحسان تسعة أعشار العلم».

وقد استدل بعض القائلين بالاستحسان بقوله تعالى: ﴿ الَّذِينَ يَسْتَمَعُونَ الْقَوْلَ فَيَنَّبِعُونَ أَحْسَنَهُ ﴾، وقوله تعالى: ﴿ وَاتَّبِعُوا أَحْسَنَ مَا أُنزِلَ إِلَيْكُم مِّن رَّبِّكُم ﴾ وقد تم الاستدلال بحمل كلمة أحسن على الاستحسان الاصطلاحي ذي المفاهيم المتباينة، وهو ما لا يتحقق إلا بوجود قرينة تصرف المعنى اللغوي إلى المعنى الاصطلاحي وهو بعيد، ومن أهم الشواهد التي نتعرف بها على مطابقة المعنى الاصطلاحي للمعنى اللغوي، هو وضع

المعنى الاصطلاحي مكان الكلمة في النص ثم ننظر هل يستقيم المعنى، فإذا وضعنا بدل كلمة (أحسن) في الآية (أنهم يعملون بالاستحسان في مجال الاستنباط) لم يستقم المعنى. فكلا الآيتين بعيدة عن مورد الاستحسان وإن كان يمكن جعلهما تأسيساً شرعياً لقاعدة التزاحم بين المهم والأهم، أما محاولة الاستدلال بالأحاديث فلا يتم لبداهة تأخر معنى الاستحسان الاصطلاحي عن زمان النص فلا يصرف الحديث إذا وجد إلا إلى المعنى اللغوي.

أما بقية الأصول التي ارتكز عليها فقهاء أهل السنة مثل فقه الصحابي وشرع من قبلنا وسد الذرائع فقد كفتنا كتب الأصول السنية المتأخرة التي تنازلت عن حجيتها بشكل أو بآخر، إلا أننى أجد من الضرورى فتح باب خاص للمصالح المرسلة، لأهمية هذا المبحث لكونه مازال حياً وبخاصة عند أصحاب تجديد الفقه في هذا العصر، باعتبار أنه من أكثر البحوث حيويةً لارتباطه بمبحث المقاصد وقيم الشرع، وسوف نترك البحث عنه لدراسة مستقلة إن شاء الله.

وخلاصة الكلام أن مراحل التشريع مرت بمناح مختلفة، إلا أن جميعها كان كاشفاً عن عدم وضوح في مصادر الاستنباط، مما يؤكد حاجة الأمة الماسة إلى قيادات معينة ومنصبة من قبل الله ورسوله تكون هي المسؤولة أمام شرعه، فالثلاثة والعشرون سنةً التى قضاها رسول الله بين هذه الأمة ليست كافية لتأهيل الأمة لمواصلة مسيرة التشريع وإنما كانت كافية في تهيئة بيئة تكون صالحة للاستجابة لأحكام التشريع، أما حق الأمة في الاجتهاد فيأتى متأخراً بعد تدريب الأمة في مختلف الظروف بأيدى الأئمة المصطفين من قبل الله ورسم خطوط واضحة لهذه العملية، فليس المهم أن تكون هناك أحكام وتشريعات وإنما المهم أن تكون هذه الأحكام تمثل مراد الله على وجه اليقين والاطمئنان، والاختلافات التي وقعت بين أقطاب الفقه حول مصادر الاستنباط، تجعل المكلف غير واثق في أحكامه الفقهية، لأنها أصول ظنية لا ترقى إلى مستوى الحجية حتى تكون مستنداً للحكم الشرعى، وهذا لا ينافي الجهود الجبارة التي قامت بها الأمة في مواجهة التحدي في إنتاج أحكام لمجاراة ما أستجد من متغيرات، ولكننا لا تجد لهم العذر في تخليهم عن خيار الوصاية الإلهية.

#### الهوامش:

- (١) بن شهر آشوب، مشير الدين أبي عبدالله، مناقب آل أبي طالب، ج١، ص٣١١، الطبعة الأولى، نشر المطبعة الحيدرية، النجف الأشرف.
- (٢) البكرى، عبدالرحمن أحمد، من حياة الخليفة عمر بن الخطاب، ص١٥١، الإرشاد للطباعة والنشر، بيروت.
- (٣) تاريخ التشريع الإسلامي، مناع القطان ص١٩٤. | (٩) مصدر سابق، ص ٥٩.
- (٤) أدونيس، علي أحمد، الثابت والمتحول ج١ ص٧٦.
- (٥) العسكري، السيد مرتضى، ملخص معالم المدرستين، ص ٢٦٩.
  - (٦) تاريخ التشريع الإسلامي، ص ١٩٤.
- (٧) في تاريخ التشريع الإسلامي. ن.ج. كولسون ص٥٠.
  - (۸) مصدر سابق ص٥٣٠.

- (۱۰) مصدر سابق، ص ۲۱.
- (١١) مصدر سابق. الثابت والمتحول ج١ ص ٨٣.
- (١٢) مصدر سابق، في تاريخ التشريع الإسلامي ص١٦١.
- (١٣) الأصفي، محمد مهدي، مقدمة الروضة البهية في شرح اللمعة الدمشقية، ص ٢٤.
- (١٤) الحكيم، محمد تقي، أصول الفقه المقارن، ص ٣٤٥.
  - (١٥) مصدر شابق، الثابت والمتحول جاص٨٣٠.
- (١٦) مصدر سابق، تاريخ التشريع الإسلامي ص٢٢٥.
  - (۱۷) مصدر السابق ۲۲٦.
  - (۱۸) مصدر سابق، ص ۲۲۷.
- (۱۹) النبهان، د. محمد فاروق، المدخل للتشريع الإسلامي ص ۲۳۷.
  - (۲۰) مصدر سابق، ص ۱۳۹.

- (۲۱) مصدر سابق، ص ۱۵۷.
- (۲۲) مصدر السابق ص ۲۱۵.
- (٢٣) زيدان، د. عبد الكريم، المدخل لدراسة الشريعة الإسلامية ص ١٢١.
- (٢٤) الخضري، محمد، تاريخ التشريع الإسلامي، ص ١٥٥.
- (٢٥) مصدر سابق، أصول الفقه المقارن ص ٣٦٣.
  - (٢٦) مصدر السابق.
- (٢٧) مصدر سابق، المدخل لدراسة الشريعة الإسلامية ص ١٦٩.
  - (۲۸) مصدر سابق، ص ۲۷۳.
- (٢٩) مصدر سابق، أصول الفقه المقارن ص ٣٦٢.
  - (۳۰) مصدر سابق، ص ۳۷۱.
- (٣١) مصدر سابق، المدخل لدراسة الشريعة الإسلامية، ص١٦٨.



#### صدر حديثاً

الآن في الأسواق كتاب البصائر ـ الإصدار الثاني

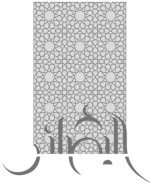
# بصائر في نظرية المعرفة

نظرة تأصيلية في فكر سماحة المرجع الديني آية الله العظمى السيد محمد تقي المدرسي

لمؤلفه الشيخ معتصم سيد أحمد

يقدم فيه الكاتب رؤية نقدية لمنهج التفكير الفلسفي أو ما يسمى بنظرية المعرفة الفلسفية، وقد

أمتعني قراءة هذا الكتاب الذي نشر في مجلة البصائر، والذي أوضح فيه ما وقعت فيه الفلسفة والمنطق الصوري من أخطاء أدت إلى انحراف مسار التفكير ومن ثم بناء معارف وثقافات وأفكار قائمة على الوهم والخيال، كما أوضح بشكل رائع ودقيق نظرية المعرفة القرآنية التي تعتمد على نور العقل والعلم، من خلال قراءة نتاج فقيه معاصر استطاع أن يبني نهضة معرفية متكاملة، عبر أعماله التأسيسية كالفكر الإسلامي والمنطق الإسلامي والعرفان الإسلامي، وغيرها من الكتب التي أبدع فيها المرجع المدرسي وأبان فيها نظرية المعرفة الإسلامية.



دراسات قرآنية

# • بنو إسرائيل ومشروع الحرية

رؤية قرآنية

• الشيخ على الصيود\*

لو اتصلت جهود البشرية في حقل الحرية بمعارف الوحي لأحدثت نقلة نوعية في مسيرة البشرية.

فما زال الإنسان يكافح لنيل حريته واسترداد كرامته. وقد كلفه ذلك ثمناً باهضاً -من الدماء والدموع- إلا أن التحدي الأكبر الذي واجه الإنسان هي ثقافة الاستعباد بكل ما تحمل هذه الثقافة من معنى.

تلك الثقافة التي نظّر لها فلاسفة اليونان فقسموا الناس إلى فريقين: فريق العبيد وفريق السادة، فكأن الدماء التي تجري في عروق هؤلاء تختلف عن دماء أولئك، أو أن الله قد وهب لهؤلاء السادة عقولاً ذكية وسلبها من أولئك.

ومما يؤسف له أن هذا التنظير قد شق طريقه إلى الحضارة الغربية فعكف فلاسفتها على تلميع وإظهار أسطورة وخرافة الرجل الأبيض.

فهل كان اللون في يوم من الأيام إلا آية من آيات حكمة الله وقدرته ﴿ وَمِنْ آيَاتِهِ خَلْقُ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ وَاخْتِلاَفُ ٱلْسِنَتِكُمْ وَأَلْوَانِكُمْ إِنَّ فِي ذَلِكَ لاَيَاتٍ لِّلْمَالِمِينَ ﴾ (١).

ولكن أنّى للنفوس الطاغية أن تؤمن بحقائق الحياة، وللأبصار العليلة أن تبصر حكمة الاختلاف.

والإنصاف أن البشرية اليوم بدأت تدرك ضرورة الانعتاق عن هذا الوهم وذلك من

<sup>\*</sup> عالم دين، باحث، السعودية.

خلال تجاوزها لأسطورة الرجل الأبيض.

وبإعلان وثيقة حقوق الإنسان التي تنص على احترام الإنسان بما هو كائن حر كريم، من دون النظر إليه من خلال عدسات اللون والعرق والتراب تكون البشرية قد وضعت رجلها على الطريق الصحيح. وعلى الرغم من وجود ملاحظات منهجية وفنية على وثيقة حقوق الإنسان إلا أنها تبقى مكسباً استطاعت البشرية تحقيقه بعد طول عنا وجهد.

ونحاول في هذه الدراسة أن نسترشد ببصائر الوحي في حقل الحرية من خلال دراسة مشروع الحرية عند المجتمع الإسرائيلي، لتأخذ بصائر الوحي مكانتها في مشوار البشرية المتطلعة نحو الحرية.

### بصائر الحرية في القرآن

#### ١- منهجية البحث القرآني لمسألة الحرية:

اتسمت البحوث الكلامية والفلسفية في قضية الحرية بالمتيافيزيقيا والبحث عما وراء المحسوس، وذلك من خلال دفعها لبحث الحرية في أفق جدلي، أرادوا من خلاله القطع في طبيعة العلاقة بين الخالق والمخلوق، فراحت تبحث عن العلاقة بين الإرادة الإلهية والإرادة البشرية، فيما عرف تاريخياً بـ(الجبر والتفويض). وأفضت البحوث في هذا المجال إلى نتائج خطيرة تركت بصامتها على الواقع الحضاري للأمة الإسلامية، «فتبنت الدولة عقيدة الجبر وأوغلت في سفك الدماء وانتهاك الأعراض، متذرعة بأن ذلك فعل الله وأن الملك ظلُّ الله، وأن إعمال العباد مخلوقة لله مقدرة، كما استدلوا بقوله تعالى: ﴿ خَلَقَكُمْ وَمَا ظلُّ الله، وأن إعمال العباد مخلوقة لله مقدرة، كما استدلوا بقوله تعالى: ﴿ خَلَقَكُمْ وَمَا

واتسمت ثقافة الأمة في فترة طويلة من تاريخها بهذا اللون: «إن فكرة الجبر هي السمة الظاهرة لمجمل الاتجاه الثقافي المناهض للدين الإسلامي ولذلك اختارها الإمام علي الملكي لتعريف المسلمين بخطورة هذا الاتجاه الفاسد فسماهم مجوس هذه الأمة، ولذلك ترى المؤرخين الأوائل ينعتون هذا الاتجاه بهذه السمة، وقد تبنى معاوية والسلطات الأموية من بعده الجبر، ولا ريب أن القول بالجبر كان ضمن القول بمجموعة أخرى من الأفكار الفلسفية، ولكن إنما خصت بالذكر دون غيرها لأن المنطلق النفسي للابتعاد عن البصائر الإلهية والاعتقاد بالأفكار الفلسفية إنما هو التحال من المسؤوليات التي يفرضها الإسلام على الإنسان.

ولذلك تجد أن موقع هؤلاء يكون غالباً عند أصحاب الهوى والسلاطين والمترفين. وإذا عرفنا أن المسؤوليات السياسية هي من أعظم المسؤوليات التي يفرضها الدين للمحافظة على استقامة الأمة وحرية الإنسان واستقلاله فإننا نعرف ببساطة السبب الذي دفع الحكام الجائرين إلى تبني أفكار الجبر وتشجيع الأفكار الغريبة التي تشوش على الأمة رؤيتها، وتكرس هيمنتهم على الناس.

ولم يكن الحزب الأموي الذي جاء تحدياً جاهلياً صارخاً ضد القيم الإسلامية يملك قاعدة فكرية في مواجهة الحركة الرسالية التي كان أهل البيت للهي يقودونها متمسكين بهدى القرآن وسنة الرسول بي ونور الإلهام. لذلك كان هذا الحزب يشجع الالتقاط والاستلهام من المصادر الأجنبية خصوصاً تلك الأفكار التي تؤيد استمرار سلطته على رقاب المسلمين مثل القول بالجبر الذي شجعه معاوية ومن خلفه من الأمويين، وقد ذهب (جولد تسيهر) و (ترينون) و آخرون إلى أن الأمويين ابتداء بمعاوية كانوا يشجعون القول بالجبر؛ لأنه يبرر حكمهم ويجعل الوقوف ضده خروجاً على القدر الإلهي، يقول (ابن قتيبة): إن عبد الملك لما قتل عمرو بن سعيد أمر أن يُنادى في الناس بأن أمير المؤمنين قتل صاحبكم بما كان من القضاء السابق والأمر النافذ» (أ).

وفي الاتجاه المقابل جنعت طائفة من الفلاسفة فجردت الله من إرادته وقدرته: فإذا (...) واتضح أن كونه (الله) عالماً مريداً واحداً من غير تغاير لا في الذات ولا في الاعتبار فإذاً إرادته بعينها عين علمه بالنظام الأتم وهو بعينه الداعى والغاية من هذا الاختيار»(٥).

و«..القول بوحدة العلم والإرادة هو أكبر جهل تَمَلَّك البشرية بعد جهلهم برب العالمين سبحانه وتعالى، ذلك أن وحدة العلم والإرادة جعلت العالم أزلياً وبالتالي جعلت معنى خلق الله للعالم هو مجرد فيضان العالم من الله (تعالى الله عما يقولون) وولادته منه، وجعلت رب العالمين مضطراً في خلقه. إذ العلم بصدور شيء منك لا ينافي اضطرارك عليه، وجعلت رب القدرة سبحانه وتعالى عاجزاً عن تغيير أي شيء في خلقه، وجعلت البعث والنشور مستحيلاً. كما أن الجهل بواقع الخلق والإرادة كان وراء أكثر المذاهب الجبرية، وإن ذكره القرآن بأن الإرادة الإلهية ليست عين ذاته بل هي كلمته التي خلقها وخلق بها الأحياء فهي فعله وأمره وإذنه وليست ذاته، إن هذه التذكرة حلت أزمة حادة في العقل البشري، إذ إن عقولنا اهتدت بتذكر الوحي إلى أن الإرادة حادثة» (1)

فمشكلة البشر أنهم تصوروا أن بإمكانهم التعرف على كل شيء بأدواتهم المحدودة، فأعملوا العقل في ساحة الغيب وأدى بهم هذا الغرور إلى هذه النتائج الخطيرة، فكان حالهم حال الأعمى الذي يزعم أنه قادر على معرفة الألوان باللمس، فيزعم أن الشيء الناعم أبيض، وأن الشيء الخشن أسود، وأن ما بينهما ألوان مختلفة حسب درجة خشونتها وملمسها.

والخلاصة: أن المدارس الكلامية والفلسفية حوَّلت بحوث الحرية إلى معوق لحركة الشعوب والأمم وذلك ضمن المنهجية التي تبنتها هذه المدارس مما أدى بالحكام والسلاطين أن يتكئوا على عكازها في تصفية خصومهم وتوطيد حكمهم.

أما القرآن الحكيم فقد اختط منهجاً مغايراً للمدارس الفلسفية والكلامية في تناوله لبحوث الحرية.

وقد اعتمدت المنهجية القرآنية في تناول مسألة الحرية على ركيزتين أساسيتين:

- ١- الحقل الاجتماعي.
  - ٢- الحقل الحقوقي.

#### الحقل الاجتماعي:

القرآن الحكيم دفع ببحث الحرية والإرادة البشرية في آفاقها الاجتماعية محدداً بذلك طبيعة العوامل التي تعيق حركة الحرية عند الإنسان.

فالقرآن قلما حدثنا عن العلاقة الجدلية بين الإرادة الإلهية والإرادة الإنسانية.

بل على العكس انصبت بحوثه على تبيان طبيعة العلاقة بين الإرادة البشرية والقوى المضادة سواء تمثلت هذه القوى في المحيط الاجتماعي بما يشمل الآباء والأجداد أو السلطة السياسية الحاكمة أو الظروف الطبيعية.

وقدم لنا القرآن صورة حقيقة لمعركة الحرية والإرادة عند الإنسان والقوى التي تسعى جاهدة لتعطيل هذه الإرادة وألغائها.

والقرآن بهذه المنهجية يضع الإنسان على جادة الصواب ليوظف قدراته وإمكاناته ليواجه كافة هذه التحديات.

ونقدم هنا مجموعة من النماذج القرآنية التي تعكس لنا هذه الحقيقة:

- ﴿ إِذْ قَالَ لأَبِيهِ وَقَوْمِهِ مَا هَذِهِ التَّمَاثِيلُ الَّتِي أَنتُمْ لَهَا عَاكِفُونَ (٥٢) قَالُوا وَجَدْنَا آبَاءنَا لَهَا عَابِدِينَ (٥٣) قَالَ لَقَدْ كُنتُمْ أَنتُمْ وَآبَاؤُكُمْ فِي ضَلاَلٍ مُّبِين ﴾ (٧).
- ﴿ ثُمَّ أَرْسَلْنَا مُوسَى وَأَخَاهُ هَارُونَ بِآيَاتِنَا وَسُلْطَانٍ مُّبِينَ (٤٥) إِلَى فِرَّعَوْنَ وَمَلَئِهِ فَاسْتَكْبَرُوا وَكَانُوا قَوْمًهُ مَا لِينَ (٤٦) فَقَالُوا أَنُؤْمِنُ لِبَشَّرَيْنِ مِثْلِنَا وَقَوْمُهُمَا لَنَا عَابِدُونَ ﴾ (٨).
- ﴿ وَإِذَا رَأَى الَّذِينَ أَشْرَكُواْ شُرَكَاءهُمْ قَالُواْ رَبَّنَا هَؤُلاء شُرَكَآؤُنَا الَّذِينَ كُنَّا نَدْعُوْ مِن دُونِكَ هَأَلْقَوْا إِلَيْهِمُ الْقَوْلَ إِنَّكُمْ لَكَاذِبُونَ ﴾ (١٠).
- ﴿ احْشُرُوا الَّذِينَ ظَلَمُوا وَأَزْوَاجَهُمْ وَمَا كَانُوا يَعْبُدُونَ (٢٢) مِن دُونِ اللهِ فَاهْدُوهُمْ إِنَّهُم مَّسْتُولُونَ (٢٢) مَا لَكُمْ فَاهْدُوهُمْ إِنَّهُم مَّسْتُولُونَ (٢٤) مَا لَكُمْ لاَ تَنَاصَرُونَ (٢٥) بَلْ هُمُ الْيَوْمَ مُسْتَسْلِمُونَ (٢٦) وَأَقْبَلَ بَعْضُهُمْ عَلَى بَعْضٍ يَتَسَاءُلُونَ (٢٧) قَالُوا إِنَّكُمْ كُنتُمْ تَأْتُونَنَا عَنِ الْيَمِينِ (٢٨) قَالُوا بَل لَّمْ تَكُونُوا مُؤْمِنِينَ (٢٨) وَمَا كَانَ لَنَا عَلَيْكُم مِّن سُلْطَانٍ بَلْ كُنتُمْ قَوْمًا طَاغِينَ (٣٠) فَحَقَّ عَلَيْنَا قَوْلُ رَبِّنَا إِنَّا لَذَائِقُونَ (٣١) فَأَغُويْنَاكُمْ إِنَّا كُمَّا غَاوِينَ (٣٢) فَإِنَّهُمْ يَوْمَئِذٍ عَلَيْنَا قَوْلُ رَبِّنَا إِنَّا لَذَائِقُونَ (٣١) فَأَغُويْنَاكُمْ إِنَّا كُمَّا غَاوِينَ (٣٢) فَإِنَّهُمْ يَوْمَئِذٍ

فِي الْعَذَابِ مُشْتَرِكُونَ ﴿ (١٠).

- ﴿ وَكَذَلِكَ مَا أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ فِي قَرْيَةٍ مِّن نَّذِيرٍ إِلاَّ قَالَ مُتْرَفُوهَا إِنَّا وَجَدْنَا آبَاءَنَا عَلَى أُمَّةٍ وَإِنَّا عَلَى آثَارِهِم مُّقْتَدُونَ (٣٣) قَالَ أَوَلَوْ جِئْتُكُم بِأَهْدَى مِمَّا وَجَدتُمْ عَلَيْهِ آبَاءَكُمْ قَالُوا إِنَّا بِمَا أُرْسِلْتُم بِهِ كَافِرُونَ ﴾ (١١).

- ﴿ وَإِذَا فَعَلُواْ فَاحِشَةً قَالُواْ وَجَدْنَا عَلَيْهَاۤ آبَاءنَا وَاللّٰهُ أَمَرَنَا بِهَا قُلْ إِنَّ اللّٰهَ لاَ يَأْمُرُ بِالْفَحْشَاء أَتَقُولُونَ عَلَى اللهِ مَا لاَ تَعْلَمُونَ ﴾ (١٢).

- ﴿ قَالَ رَبِّ فَأَنظِرْنِي إِلَى يَوْمِ يُبْعَثُونَ (٧٩) قَالَ فَإِنَّكَ مِنَ الْمُنظَرِينَ (٨٠) إِلَى يَوْمِ يُبْعَثُونَ (٧٩) قَالَ فَبِعِزَّتِكَ لأُغْوِيَنَّهُمْ أَجْمَعِينَ (٨٢) إِلاَّ عِبَادَكَ مِنْهُمُ الْمُخْلَصِينَ ﴿٨٢) إِلاَّ عِبَادَكَ مِنْهُمُ الْمُخْلَصِينَ ﴾ (١٣).
- ﴿ إِذْ تَبَرَّأَ الَّذِينَ اتَّبِعُواْ مِنَ الَّذِينَ الَّبَعُواْ وَرَأَوُاْ الْعَذَابَ وَتَقَطَّعَتْ بِهِمُ الأَسْبَابُ (١٦٦) وَقَالَ الَّذِينَ التَّبَعُواْ لَوْ أَنَّ لَنَا كَرَّةً فَنَتَبَرَّأَ مِنْهُمْ كَمَا تَبَرَّؤُواْ مِنَّا كَذَلِكَ يُرِيهِمُ اللهُ أَعْمَالَهُمْ حَسَرَاتٍ عَلَيْهِمْ وَمَا هُم بِخَارِجِينَ مِنَ النَّارِ ﴾ (١٤).
- ﴿ وَقَالَ الَّذِينَ كَفَرُوا رَبَّنَا أَرِنَا الَّذَيْنِ أَضَلَّانَا مِنَ الْجِنِّ وَالإِنسِ نَجْعَلْهُمَا تَحْتَ أَقْدَامِنَا لِيَكُونَا مِنَ الْأِسْفَلِينَ ﴾ (١٥).

هذه النماذج يتبين من خلالها طبيعة الطرح القرآني لمسألة الحرية ويتبين من خلال المفردات التالية:

- 1- أن القرآن سلك منهجاً مغايراً للتأسيس لمسألة الحرية والإرادة البشرية بيّن فيه العلاقة بين حرية الإنسان وإرادته والقوى الأخرى التي تسعى لتعطيل حريته من (الآباء والأجداد والسلطة السياسية والسلطان و...)، كما صرحت بذلك الآيات السابقة.
- ٢- قلص القرآن الحكيم من البحوث المرتبطة بالميتافيزقيا التي رفعت بالبحوث إلى جدلية العلاقة بين الإرادة الإلهية والإرادة البشرية، فلا نجد أثراً في الآيات السابقة يعكس لنا هذا التصور الذي تبنته المدارس الفلسفية والكلامية إلا آية واحدة ﴿ قَالُواْ وَجَدْنَا عَلَيْهَا آبَاءنا وَاللّٰهُ أَمَرَنا بِها... ﴾.
- ٣- وضعت المنهجية القرآنية الإنسان أمام مسؤوليته، وأن أي تفريط في حريته وإرادته لأي جهة كانت (سياسية أم اجتماعية) فإنه محاسب على ذلك، وأكدت ذلك آيات سورة فصلت وآيات سورة البقرة.

### الحقل الحقوقي:

القرآن الحكيم لم يكتف بالتنظير لمسألة الحرية وتبيان العوامل المضادة لحركة الإنسان وإرادته بل خطا خطوة إلى الأمام عندما سن (التشريعات والقوانين التفصيلية التي من خلالها يحافظ على شخصيته فيما يعرف اليوم بحقوق الإنسان).

والنقطة الجديرة بالملاحظة أن المنهجية القرآنية ركزت على حقوق الحلقات الاجتماعية الضعيفة، كالمرأة واليتيم والطفل باعتبارهم أكثر الشرائح الاجتماعية تعرضاً لسلب حقوقهم.

ففي سورة النساء حديث تفصيلي لهذه الحقوق وضرورة رعايتها: ﴿ وَآتُواْ الْيَتَامَى الْمُوالَهُمْ وَلاَ تَتَبَدَّلُواْ الْخَبِيثَ بِالطَّيِّبِ وَلاَ تَأْكُلُواْ أَمْوَالَهُمْ إِلَى أَمْوَالِكُمْ إِنَّهُ كَانَ حُوبًا كَبِيرًا ﴾ (١١).

وقوله تعالى: ﴿ وَآتُواْ النَّسَاء صَدُقَاتِهِنَّ نِحْلَةً فَإِن طِبْنَ لَكُمْ عَن شَيْءٍ مِّنْهُ نَفْسًا فَكُلُوهُ هَنِيتًا مَّرِيتًا ﴾ (١٣).

وقوله تعالى: ﴿ وَابْتَلُواْ الْيَتَامَى حَتَّىَ إِذَا بَلَغُواْ النِّكَاحَ فَإِنْ آنَسْتُم مِّنْهُمْ رُشْدًا فَادْفَعُواْ إِلْيُهِمْ أَمْوَالَهُمْ وَلاَ تَأْكُلُوهَا إِسْرَافًا وَبِدَارًا أَن يَكْبَرُواْ وَمَن كَانَ غَنِيًّا فَلْيَسْتَغْفِفْ وَمَن كَانَ فَقِيرًا فَلْيَأْكُلْ بِالْمَعْرُوفِ فَإِذَا دَفَعْتُمْ إِلَيْهِمْ أَمْوَالَهُمْ فَأَشْهِدُواْ عَلَيْهِمْ وَكَفَى بِاللهِ حَسِيبًا ﴾ (١٨).

وقوله تعالى: ﴿ إِنَّ الَّذِينَ يَأْكُلُونَ أَمْوَالَ الْيَتَامَى ظُلْمًا إِنَّمَا يَأْكُلُونَ فِي بُطُونِهِمْ نَارًا وَسَيَصْلَوْنَ سَعِيرًا ﴾ (١١).

وقوله تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُواْ لاَ يَحِلُّ لَكُمْ أَن تَرِثُواْ النِّسَاء كَرْهًا وَلاَ تَعْضُلُوهُنَّ لِتَذْهَبُواْ بِبَعْضِ مَآ آتَيْتُمُوهُنَّ إِلاَّ أَن يَأْتِينَ بَفَاحِشَةٍ مُّبَيِّنَةٍ وَعَاشِرُوهُنَّ بِالْمَعْرُوفِ ﴾ (٢٠).

وقوله تعالى: ﴿ وَإِنْ أَرَدتُّمُ اسْتِبْدَالَ زَوْجِ مَّكَانَ زَوْجِ وَآتَيْتُمْ إِحْدَاهُنَّ قِنطَارًا فَلاَ تَأْخُذُواْ مِنْهُ شَيْئًا أَتَأْخُذُونَهُ بُهْتَاناً وَإِثْماً مُّبِيناً (٢٠) وَكَيْفَ تَأْخُذُونَهُ وَقَدْ أَفْضَى بَعْضُكُمْ إِلَى بَعْضِ وَأَخَذْنَ مِنكُم مِّيثَاقًا غَلِيظًا ﴾ (٢٠).

وقوله تعالى: ﴿ وَإِنِ امْرَأَةٌ خَافَتْ مِن بَعْلِهَا نُشُوزًا أَوْ إِعْرَاضًا فَلاَ جُنَاْحَ عَلَيْهِمَا أَن يُصْلِحَا بَيْنَهُمَا صُلْحًا وَالصَّلْحُ خَيْرٌ وَأُحْضِرَتِ الأَنفُسُ الشُّحَّ وَإِن تُحْسِنُواْ وَتَتَّقُواْ فَإِنَّ اللهَ كَانَ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرًا ﴾ (٣٣).

ومن سورة البقرة يقول تعالى: ﴿ وَإِذَا طَالَّقْتُمُ النَّسَاء فَبَلَغْنَ أَجَلَهُنَّ فَأَمْسِكُوهُنَّ بِمَعْرُوفٍ وَلاَ تُمْسِكُوهُنَّ ضِرَارًا لَّتَعْتَدُواْ وَمَن يَفْعَلْ ذَلِكَ فَقَدْ ظَلَمَ نَفْسَهُ وَلاَ تَتَّجِذُواْ آيَاتِ اللَّهِ هُزُوًا وَاذْكُرُواْ نِعْمَتَ اللَّهِ عَلَيْكُمْ وَمَا أَنزَلَ عَلَيْكُمْ مَنَ الْكِتَابِ وَالْحِكْمَةِ يَعِظُكُم بِهِ وَاتَّقُواْ الله وَاعْلَمُواْ أَنَّ الله بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ (٢٣١) مِّنَ الْكِتَابِ وَالْحِكْمَةِ يَعِظُكُم بِهِ وَاتَّقُواْ الله وَاعْلَمُواْ أَنَّ الله بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ (٢٣١) وَإِذَا طَلَّقْتُمُ النِّسَاء فَبَلَغْنَ أَجَلَهُنَّ فَلاَ تَعْضُلُوهُنَّ أَن يَنكِعْنَ أَزْوَاجَهُنَّ إِذَا تَرَاضَوْا بَيْنَهُم بِاللهِ وَالْيُومِ الآخِرِ ذَلِكُمْ أَزْكَى بَيْنَهُم بِاللهِ وَالْيُومِ الآخِرِ ذَلِكُمْ أَزْكَى لَكُمْ وَأَنتُمْ لاَ تَعْلَمُونَ (٢٣٢) وَالْوَالِدَاتُ يُرْضِعْنَ أَوْلاَدَهُنَّ حَوْلَيْنِ كَامِلَيْنِ لِمَنْ أَوَلاَدَهُنَ وَكِسُوتُهُنَّ بِالْمَعْرُوفِ كَامِلَيْنِ لِمَنْ أَرَادَ أَن يُتِمَّ الرَّضَاعَة وَعلَى الْمَوْلُودِ لَهُ دِزْقُهُنَّ وَكِسُوتُهُنَّ بِالْمَعْرُوفِ كَا لَا يُعْمَلُوهُ وَلَى الْمَعْرُوفِ كَالُولِيَاتِ لَمُنْ أَرَادَ أَن يُتِمَّ الرَّضَاعَة وَعلَى الْمَوْلُودِ لَهُ دِزْقُهُنَّ وَكِسُوتُهُنَّ بِالْمَعْرُوفِ كَالِ لِمَنْ أَرَادَ أَن يُتِمَّ الرَّضَاعَة وَعلَى الْمُولُودِ لَهُ دِزْقُهُنَّ وَكِسُوتُهُنَّ بِالْمُعْرُوفِ كَامِلَيْنِ لِمَنْ أَرَادَ أَن يُتِمَّ الرَّضَاعَة وَعلَى الْمُولُودِ لَهُ دِزْقُهُنَّ وَكِسُوتُهُنَّ بِالْمُعْرُوفِ

لاَ تُكلَّفُ نَفْسٌ إِلاَّ وُسْعَهَا لاَ تُضَارَّ وَالِدَةٌ بِوَلَدِهَا وَلاَ مَوْلُودٌ لَّهُ بِوَلَدِهِ وَعَلَى الْوَارِثِ مِثْلُ ذَلِكَ فَإِنْ أَرَادَا فِصَالاً عَن تَرَاضٍ مِّنْهُمَا وَتَشَاوُرٍ فَلاَ جُنَاحَ عَلَيْهِمَا وَإِنْ أَرَدتُّمْ أَن تَسْتَرْضِعُواْ أَوْلاَدَكُمْ فَلاَ جُنَاحَ عَلَيْكُمْ إِذَا سَلَّمْتُم مَّآ آتَيْتُم بِالْمَعْرُوفِ وَاتَّقُواْ اللهَ وَاعْلَمُواْ أَنَّ اللهَ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ ﴾("").

هذه نماذج من التشريعات الحقوقية التي سنها القرآن الحكيم ويتبين من خلالها مدى العناية الكبرى بالحلقات الضعيفة في المجتمع.

وبهذا يعلن الإسلام عن هويته بأن الحضارة التي يريد إقامتها قائمة على صيانة حقوق الضعفاء.

وهذا ما لا تدركه الحضارة المادية القائمة على المنفعة فهي تسعى لجلب المنفعة حتى لو كان على حساب سرقه جهود الضعفاء.

#### ٢- هكذا تحدث القرآن عن الحرية:

منهجية القرآن قائمة على سوق الأدلة وإبراز البراهين؛ حتى تستيقن القلوب وتطمئن النفوس وتنقاد العقول، إلا أنه في مسألة الحرية قلما حدثنا القرآن عن أصل الحرية وساق على عادته الأدلة والبراهين.

ولعل ذلك يرجع إلى أن إنسانية الإنسان تختزن حريته ﴿ إِنَّا خَلَقْنَا الإِنسَانَ مِن نُطْفَةٍ أَمْشَاج نَّبْتَلِيهِ ﴾ ( ثَبْتَلِيهِ ﴾ فتكوينه خليط ﴿ أَمْشَاج ﴾ من الخير والشر.

من هنا لم يصرف القرآن جهداً لإثبات حرية الإنسان وإنما سعى لإثبات مجموعة من الحقائق المرتبطة بحريته:

أ- المسؤولية -الجزاء- ثمرة الحرية: في الوقت الذي تضاءلت نسبة العديث القرآني عن إثبات أصل العرية (بأن الإنسان حر) توسع في العديث عن مسؤوليته وجزاء أعماله، ففي كل سوره وآياته تجد حديثاً مفصلاً عن المسؤولية باعتبارها الثمرة الكبرى للعرية، ويكفي أن تعرف بأن أصلين من أصول الدين يرتبطان مباشرة بقضية المسؤولية وهما المعاد والعدل.

والسرّ في هذا الحديث التفصيلي لمسألة المسؤولية أن أقواماً على الرغم من إقرارهم وتسليمهم بمبدأ الحرية إلا أننا نراهم يتنصلون من تبعات أعمالهم، كما نجد هذه الظاهرة واضحة عند المجتمع الإسرائيلي عند الحديث عنه.

من هنا فإن القرآن يطارد هذه الفكرة الجاهلية التي توارثتها بعض الأمم والأجيال وذلك من خلال حديثه التفصيلي عن المعاد والحساب:

- ﴿ وَكُلَّ إِنسَانٍ أَلْزَمْنَاهُ طَآئِرَهُ فِي عُنُقِهِ وَنُخْرِجُ لَهُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ كِتَابًا يَلْقَاهُ مَنشُورًا (١٣) اقْرَأْ كَتَابَكَ كَفَى بِنَفْسِكَ الْيَوْمَ عَلَيْكَ حَسِيبًا ﴾ (٢٠).

- ﴿ تُعْرَضُونَ لاَ تَخْفَى مِنكُمْ خَافِيَةٌ (١٨) فَأَمَّا مَنْ أُوتِيَ كِتَابَهُ بِيَمِينِهِ فَيَقُولُ هَاؤُمُ اقْرَؤُوا كِتَابِيهْ (١٩) إِنِّي ظَنَنتُ أَنِّي مُلاَقٍ حِسَابِيهْ (٢٠)... وَأَمَّا مَنْ أُوتِيَ كِتَابَهُ بِشِمَالِهِ فَيَقُولُ يَا نَيْتَنِي لَمْ أُوتَ كِتَابِيهْ (٢٥) وَلَمْ أَدْرِ مَا حِسَابِيهْ... ﴾ (٢٠).

وينقل الإنسان إلى عالم الآخرة ليوقفه على تجسم أعماله وحركاته وسكناته:

- ﴿ وَأَن لَّيْسَ لِلإِنسَانِ إِلاَّ مَا سَعَى (٣٩) وَأَنَّ سَعْيَهُ سَوْفَ يُرَى ﴾ (٣٠).
  - ﴿ وَوَجَدُوا مَا عَمِلُوا حَاضِرًا وَلاَ يَظْلِمُ رَبُّكَ أَحَدًا ﴾ (١٨).

ولا يكتفي القرآن بذلك بل يوقف الإنسان على مسؤولية أعماله وأن تبعاتها لن يحملها إلا هو:

- ﴿ وَلاَ تَكْسِبُ كُلُّ نَفْسٍ إِلاَّ عَلَيْهَا وَلاَ تَزِرُ وَازِرَةٌ وِزْرَ أُخْرَى ﴾ (٢١).
- ﴿ وَاتَّقُواْ يَوْماً لاَّ تَجْزِي نَفْسُ عَن نَفْسٍ شَيْئاً وَلاَ يُقْبَلُ مِنْهَا شَفَاعَةٌ وَلاَ يُؤْخَذُ مِنْهَا عَدْلٌ وَلاَ يُقْبَلُ مِنْهَا شَفَاعَةٌ وَلاَ يُؤْخَذُ مِنْهَا عَدْلٌ وَلاَ هُمْ يُنصَرُونَ ﴾ (٢٠).

#### ٣- الحرية بين الطاعة والفوضى:

الأفق الآخر الذي فتحه القرآن الحكيم في بحث الحرية، هو حركة الحرية واتجاهها. وتوضيح ذلك أن الإنسان بطبعه كائن اجتماعي لا يمكنه إعمال حريته المطلقة في كل شيء، وإلا استلزم ذلك الفوضى الاجتماعية والهرج والمرج، ولعل هذا هو الذي حدا بالإنسان لتشكيل الحكومة فمن خلالها تحفظ حقوق كافة الأفراد والشرائح الاجتماعية.

من هنا لابد أن تكون حرية الإنسان وحركته ضمن نظام وقانون حتى تتكامل إرادات البشر وتفضي إلى التطور والتقدم.

وهذا الذي حدا بالقرآن أن يعالج مسألة الحرية من خلال اتجاهها.

وبتعبير آخر: إن مشكلة البشر ليست في الحرية بمقدار ما هي في الطاعة، فالطاعة هي التي تصبغ الحرية وتلونها.

والمعارك التي خاضتها الأمم والشعوب في حقيقتها معارك الطاعة، فهي التي تحدد مسار الحرية وإطارها الذي تتحرك الإرادة الإنسانية من خلاله.

من هنا فإن القرآن الحكيم ركز حديثه في بعدين:

الأول: شجب ورفض كل ألوان الطاعة التي تشل حرية الإنسان وتعطل إرادته:

- ﴿ وَلاَ تُطِعْ مَنْ أَغْفَلْنَا قَلْبَهُ عَن ذِكْرِنَا وَاتَّبَعَ هَوَاهُ وَكَانَ أَمْرُهُ فُرُطًا ﴾ (١٦).
  - ﴿ فَلاَ تُطِعِ الْكَافِرِينَ وَجَاهِدْهُم بِهِ جِهَادًا كَبِيرًا ﴾ (٣٠).
    - ﴿ وَلاَ تُطِغُ كُلَّ حَلَّافٍ مَّهِين ﴾ (أ").
  - ﴿ فَاصْبِرْ لِحُكْم رَبِّكَ وَلاَ تُطِعْ مِنْهُمْ آثِمًا أَوْ كَفُورًا ﴾ (٢٠).
    - ﴿ وَلاَ تُطِيعُوا أَمْرَ الْمُسْرِفِينَ ﴾ (٢٥).

عالمتاك

- ﴿ وَإِن جَاهَدَاكَ لِتُشْرِكَ بِي مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمٌ فَلاَ تُطِعْهُمَا ﴾ (٢١).
  - ومن جانب آخر دعا القرآن إلى طاعة الله ورسوله وأولي الأمر:
- ﴿ مَن يُطِعِ اللّٰهَ وَالرَّسُولَ فَأُوْلَئِكَ مَعَ الَّذِينَ أَنْعَمَ اللّٰهُ عَلَيْهِم مِّنَ النَّبِيِّينَ وَالصِّدِّيقِينَ وَالصُّدِّيقِينَ وَالصُّدِّيقِينَ وَالصُّدِّيقِينَ وَالصُّدِّيقِينَ وَالصُّدِّيقِينَ وَحَسُنَ أُولَئِكَ رَفِيقًا ﴾ (٣٠).
  - ﴿ وَمَن يُطِع اللَّهَ وَرَسُولَهُ فَقَدْ فَازَ فَوْزًا عَظِيمًا ﴾ (٢٨).
    - ﴿ وَأَطِيعُواْ اللَّهُ وَالرَّسُولَ لَعَلَّكُمْ تُرْحَمُونَ ﴾ (٣٠).
- ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُواْ أَطِيعُواْ اللهَ وَأَطِيعُواْ الرَّسُولَ وَأُوْلِي الأَمْرِ مِنكُمْ فَإِن تَنَازَعْتُمْ فِي شَيْءٍ فَرُدُّوهُ إِلَى اللهِ وَالرَّسُولِ إِن كُنتُمْ تُؤْمِنُونَ بِاللهِ وَالْيَوْمِ الآخِرِ ذَلِكَ خَيْرٌ وَأَحْسَنُ تَأْوِيلاً ﴾ (١٠٠).

وبكلمة: إن القرآن يضع أيدينا على حقيقة هامة ألا وهي: أن معارك الأمم والشعوب في الحقيقة هي معركة الطاعة قبل أن تكون معركة الحرية.

فلا مكان للحرية المطلقة ضمن الفضاء الاجتماعي الذي يعيشه الإنسان ولابد له أن يتنازل عن شيء من حريته ليتعايش مع الآخرين.

فإلى من سيتنازل عنها؟ ومن سيطيع؟

هنا تتحدد هوية الإنسان وحريته فمن خلال اتجاه الحرية «الطاعة» تُصبغ إرادته وحريته وتتحدد ملامح حياته. فأي خضوع وطاعة لغير من نصبه الله تعالى هو في الواقع تفريط في كامل الحرية التي أودعها الله في الإنسان، أما إذا استجاب الإنسان لنداء الخالق فأطاع من نصبه فهو في الواقع الرابح الأكبر من هذه القضية، ذلك أن هذه الطاعة هي الضمانة الأساسية لرفد مشروع الحرية، أما كيف تتحقق هذه المسألة؟ وما هي العلاقة بين الطاعة لله ومن نصبه؟ وتحقيق آمال الإنسان وطموحاته؟ وكيف تساهم هذه الطاعة في تعزيز الحرية وإنمائها؟ هذا ما سنشير إلى بعضه في الفقرة القادمة.

## ٣- الحرية والانتفاع بالحياة:

الناظر في أحوال المسلمين وأوضاعهم تنتابه الدهشة ويعلوه الاستغراب أهذه هي الأمة التي قلدها الله وسام الخيرية ﴿ كُنتُمْ خَيْرَ أُمَّةٍ أُخْرِجَتْ لِلنَّاسِ تَأْمُرُونَ بِالْمَعْرُوفِ وَتَنْهُوْنَ عَنِ الْمُنكِرِ ﴾ (١٤) ؟ ا أوليس القرآن يصيح بهم (صباحاً - مساء) ﴿ أَلَمْ تَرَوْا أَنَّ اللهُ سَحَّرَ لَكُم مَّا فِي السَّمَاوَاتِ وَمَا فِي الأَرْضِ ﴾ (٢٠) ، ﴿ هُوَ الَّذِي جَعَلَ لَكُمُ الأَرْضَ ذَلُولاً فَامْشُوا فِي مَنَاكِبِهَا وَكُلُوا مِن رِّزْقِهِ وَإِلَيْهِ النَّشُورُ ﴾ (٢٠).

فما لهم لا يمشون في مناكبها؟ ولا ينتفعون من خيراتها؟ أجعلت الأرض لهم حزناً بعدما كانت سهلاً؟

الواقع أن الحديث عن أوضاع المسلمين وبالذات ما يتصل منها بشؤون الانتفاع من

الحياة حديث ذو شجون، ونكتفي هنا بالبصيرة القرآنية التي ساقتها الآيات الكريمة، فالقرآن الحكيم يؤكد بأن الأوضاع الاقتصادية المتردية والموقف السلبي من الانتفاع بخيرات الحياة ما هو إلا مظهر لاستلاب حرية الإنسان.

ولتوضيح هذا المعنى نقول: إن الإسلام سلسلة من القيم يأخذ بعضها بعنق الآخر فالإيمان والحرية والانتفاع بالحياة قيم ثلاثة لا يمكن فصلها عن بعض.

فقد تكرر الحديث في القرآن عن خطوات الشيطان والقرآن في كل مرّة يحدثنا عن خطوات الشيطان يقرن ذلك بالحديث عن عدم الانتفاع بالحياة وخيراتها.

ففي سورة البقرة يقول تعالى: ﴿ يَا آَيُّهَا النَّاسُ كُلُواْ مِمَّا فِي الأَرْضِ حَلاَلاً طَيِّباً وَلاَ تَتَّبِعُواْ خُطُوَاتِ الشَّيْطانِ إِنَّهُ لَكُمْ عَدُوُّ مُّبِينٌ... يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُواْ كُلُواْ مِن طَيِّبَاتِ مَا رَزَقْنَاكُمْ وَاشْكُرُواْ لِللهِ إِن كُنتُمْ إِيَّاهُ تَعْبُدُونَ إِنَّمَا حَرَّمَ عَلَيْكُمُ الْمَيْتَةَ وَالدَّمَ وَلَحْمَ الْخِنزِيرِ وَمَا أُهِلَّ بِهِ لِغَيْرِ اللهِ فَمَنِ اضْطُرَّ غَيْرَ بَاغِ وَلاَ عَادٍ فَلا إِثْمَ عَلَيْهِ إِنَّ الله غَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴾ (\*\*).

وفي سورة الأنعام يقول تعالى: ﴿ وَقَالُواْ هَذِهِ أَنْعَامٌ وَحَرْثٌ حِجْرٌ لاَّ يَطْعَمُهَا إِلاَّ مَن نَشَاء بِزَعْمِهِمْ وَأَنْعَامٌ حُرِّمَتْ ظُهُورُهَا وَأَنْعَامٌ لاَّ يَذْكُرُونَ اسْمَ اللهِ عَلَيْهَا افْتِرَاء عَلَيْهِ سَيَجْزِيهِم بِمَا كَانُواْ يَفْتَرُونَ (١٣٨) وَقَالُواْ مَا فِي بُطُونِ هَذِهِ الأَنْعَامِ خَالِصَةٌ لِّذُكُورِنَا وَمُحَرَّمٌ عَلَى أَزْوَاجِنَا وَلَا يَفْتَرُونَ (١٣٨) قَدْ حَسِرَ الَّذِينَ وَإِن يَكُن مَّيْتَةً فَهُمْ فِيهِ شُرَكَاء سَيَجْزِيهِمْ وَصْفَهُمْ إِنَّةُ حِكِيمٌ عَلِيمٌ (١٣٩) قَدْ حَسِرَ الَّذِينَ قَتَلُواْ أَوْلاَدَهُمْ سَفَهًا بِغَيْرِ عِلْم وَحَرَّمُواْ مَا رَزَقَهُمُ اللهُ افْتِرَاء عَلَى اللهِ قَدْ صَلُّواْ وَمَا كَانُواْ مُعْتَدِينَ (١٤٠) وَهُوَ الَّذِي أَنشَأ جَنَّاتٍ مَعْرُوشَاتٍ وَغَيْرَ مَعْرُوشَاتٍ وَالنَّحْلَ وَالزَّرْعَ مُخْتَلِفًا أَكُلُهُ وَالزَّيْتُونَ وَالرَّمَّانَ مُتَشَابِهًا وَغَيْرَ مُتَشَابِهٍ كُلُواْ مِن ثَمَرِهِ إِذَا أَثْمَرَ وَآتُواْ حَقَّهُ يَوْمَ حَصَادِهِ وَلاَ تَشْرُهُ إِنَّا أَنْهُمَ وَالرَّمَّانَ مُتَشَابِهًا وَغَيْرَ مُتَشَابِهٍ كُلُواْ مِن ثَمَرِهِ إِذَا أَثْمَرَ وَآتُواْ مِمَّا رَزَقَكُمُ اللهُ وَلاَ تَشْعُواْ خُطُواْ وَالرَّيْتُ هُواْ خُطُواْ وَمَا كُلُواْ مِنَا اللهُ وَقُرْشًا كُلُواْ مِمَّا رَزَقَكُمُ اللهُ وَلاَ تَتَبِعُواْ خُطُواْ وَ الشَّيْطُواْ خُطُواتِ الشَّيْطُوا وَمَى اللهُ لَكُمْ عَدُو مُّ مُعَدُولًا وَمَا كُلُواْ مِمَّا رَزَقَكُمُ اللهُ وَلاَ تَتَبِعُواْ خُطُواتِ الشَّيْطَانِ إِنَّهُ لَكُمْ عَدُولًّ مُّهِ مِنْ وَالْ مَنْ عَمُولَةً وَفَرْشًا كُلُواْ مِمَّا رَزَقَكُمُ اللهُ وَلاَ تَتَبِعُواْ خُطُواتِ الشَّيْطَانِ إِنَّهُ لَكُمْ عَدُولًّ مُّهِا فَيْ مُنْ مَا اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الْمُلْوا فُرَاتُ اللهُ اللهُ اللهُ الْمُلُوا وَلَا اللهُ الْمُعُواتِ الشَّيْطُ وَلُوا اللهُ الْمُعْلَى اللهُ مُعَلَّولُ اللهُ اللهُ اللهُ الْمُوا الْمَعْلَى وَالرَّالِ اللهُ الْمُا اللهُ الْمُعْلَولُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الْمُوالِقُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الْمُلْولُ اللهُ الْمُعْلَى اللهُ اللهُ اللهُ الْمُعْلِقُو

ففي هذه الآيات تتجلى العلاقة الوطيدة بين خطوات الشيطان وحرمان المجتمعات من الانتفاع بخيرات الحياة، ذلك أن خطوات الشيطان تمثل الأغلال التي تسلب حرية الإنسان وإرادته وعندها يفقد القدرة على الانتفاع بالحياة وتنمية الأوضاع المعيشية فضلاً عن السعي الجاد لعمارة الأرض.

وتنقل لنا الآيات صورة من هذه الخطوات التي دفعت بهؤلاء إلى أن يسلطوا حرابهم ويشهروها على فلذة أكبادهم (وهم الأبناء) ﴿ قَدْ خَسِرَ الَّذِينَ قَتَلُواْ أَوْلاَدَهُمْ سَفَهًا ﴾ (أأ) ومعروف أن رأس مال عمارة الأرض هو الكائن البشري، لكن هذه الخطوات الشيطانية تدفع باتجاه إنهاء حياة هذا الكائن ويبقى السؤال عن كيفية شلّ خطوات الشيطان إرادة الإنسان وتعطيل حريته حتى يبدو أنه لا يحرك ساكناً في هذه الحياة؟

دعنا نستمع إلى هذا الكلام: «قبل كل شيء لابد أن نضع للحرية هدفاً سامياً، فالحرية في المجتمع الإسلامي والتي دعت لها آيات الدرس السابق «رفض الأنداد» ذات

هدف هو: الانتفاع بنعم الله، وبكل صراحة يوجه الله خطابه إلى الناس كل الناس المؤمنين والكافرين قائلًا: ﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسُ كُلُواْ مِمَّا فِي الأَرْضِ حَلاَلاً طَيِّباً ﴾ (١٠٠) وبذلك يقرر الأصل في الأشياء الحلية حتى يثبت أنها حرام والتعبير بـ ﴿ مِمَّا فِي الأَرْضِ ﴾ تعبير يدل على الإطلاق مما يعكس لنا نظرة القرآن الإيجابية للحياة.

إن الله يريد أن نتمتع بالحياة ولكن الشيطان يمنعنا، أنه يُوجِدُ الحواجز بين الإنسان وبين نعم الله، وعلى الإنسان ألا يتبع الشيطان وأن يقاومه كما أن الشيطان يزين للناس الغايات الخبيثة والإسراف والطمع وكلها تمنع من الانتفاع السليم والتام من خيرات الأرض ﴿ وَلاَ تَتَّبِعُواْ خُطُوَاتِ الشَّيْطَانِ إِنَّهُ لَكُمْ عَدُقٌ مُّبِينٌ ﴾ (١٠٠٠).

إنه لا يريدكم أن تنعموا بالحياة فلماذا تتبعوه؟

الذين يمنعون زراعة الأرض بحجة أنها لفلان هم أعداء الإنسان، والذين يمنعون التجارة ويضعون حواجز في طريق الله هم أعداء للإنسان، والذين يمنعون عمارة الأرض هم أعداء للإنسان، وعلى الإنسان ألا يتبع أعداءه.

وعن تبسيط القوانين والتقاليد التي يصنعها الشيطان نجد أنها تنقسم إلى ثلاث فئات: فبعضها (سوء) يمنع الانتفاع بالحياة مثل أكثر القوانين الزراعية والتجارية الحديثة التي وضعت للحد من نشاط الناس للإبقاء على سيطرة مراكز القوى (شياطين الأرض) على مقدرات الناس.

وكمثل بسيط كان رؤساء العشائر الذين كانوا يتمتعون بقوة البطش يقتطعون لأنفسهم أرضاً يسمونها بالحِمَى ويحرمون على الناس رعي أغنامهم فيها ثم تطورت وأصبحت تلك الأراضي ملكاً لأقرب الناس إلى السلاطين (الاقطاعات السلطانية) ثم تطورت وأصبحت الأموال أراضي أميرية مرتبطة بالبلاط الملكي ثم تطورت وأصبحت ملكاً لأصحاب رؤوس الأموال الضخمة.

ترى أن كل هذه القوانين منعت من زراعة الأرض وبالتالي انتفاع الإنسان بها والسؤال كيف استطاع هؤلاء الشياطين منع الناس من الانتفاع بما جعل الله لهم حلالاً؟

الجواب: إنما فعلوا ذلك في ظل القوانين والأعراف والتقاليد الباطلة فإن إيمان الناس واتباعهم لتلك القوانين والأعراف والتقاليد هو السبب غير المباشر لعدم انتفاعهم... (والسوء) يتطور إلى (الفحشاء) إذ إنه يكرس السلطة والثروة بيد طائفة من الناس يستغلونها في الظلم، والفحشاء تُلبس بثياب الدين بفعل تعاون الانتفاعيين المستثمرين مع بعض من يسمى برجال الدين الذين يحرفون كلام الله ويكتمون الكتاب.

﴿ إِنَّمَا يَأْمُرُكُمْ بِالسُّوءِ وَالْفَحْشَاء وَأَن تَقُولُواْ عَلَى اللهِ مَا لاَ تَعْلَمُونَ ﴾ (١٠).

أحد مظاهر (السوء) الأنظمة الباطلة، كما أن أبرز مظاهر الفحشاء الظلم الاجتماعي الذي يقع عادة بسبب تلك الأنظمة، والتبرير الديني لتلك الأنظمة ذلك هوالظلم (٠٠٠).

القرآن الكريم حدثنا عن فعل الشيطان من خلال مشاهد عديدة، فحدثنا عن وساوسه في مُ وُسِن شَرِّ الْوَسُواسِ الْخَنَّاسِ (٤) الَّذِي يُوَسُوسُ فِي صُدُورِ النَّاسِ (١٠)، وحدثنا عن إلقاء الشيطان ﴿ وَإِنَّ الشَّيَاطِينِ لَيُوحُونَ إِلَى أَوْلِيَآتِهِمْ ﴿ ٢٥) كما نبهنا إلى خطواته ﴿ وَلاَ تَتَبِعُواْ خُطُوَاتِ الشَّيْطَانِ ﴾ (٢٥). ويبدو أن قضية الخطوات تتعدى مسألة التأثير النفسي إلى الواقع العملي، فهذه الخطوات تتجسد من خلال الأحكام والتشريعات التي يسنها علماء السوء ﴿ إِنَّ الَّذِينَ يَكْتُمُونَ مَا أَنزَلَ اللهُ مِنَ الْكِتَابِ وَيَشْتَرُونَ بِهِ ثَمَنًا قَلِيلاً أُولَئِكَ مَا يَأْكُلُونَ فِي بُطُونِهِمْ إِلاَّ النَّارَ وَلاَ يُكَلِّمُهُمُ اللهُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ وَلاَ يُزَكِّيهِمْ وَلَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ ﴾ (٥٠) لاحظ أن هذه الأية جاءت بعد الحديث عن خطوات الشيطان وسرد مجموعة من الأحكام المستفادة من الأصل العام وهو الحلية ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُواْ كُلُواْ مِن طَيِّبَاتِ مَا رَزَقْنَاكُمْ ﴾ (٥٠) فيورد من الأصل العام وهو الحلية ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُواْ كُلُواْ مِن طَيِّبَاتِ مَا رَزَقْنَاكُمْ الْمَلْ بِهِ لِغَيْرِ مَا الْجِنزِيرِ وَمَا أُهِلَّ بِهِ لِغَيْرِ اللهِ ﴾ (٢٥) ولكن علماء اليهود وسعوا من دائرة المحرمات حتى كادوا أن يحرموا كل شيء الله في الأكل بغياً وظلماً ﴿ إِنَّ الَّذِينَ يَكُمُّهُونَ مَا أَنزَلَ اللهُ ﴾ (٢٥).

وتتجسد خطوات الشيطان أيضاً من خلال العادات والتقاليد التي عبرت عنها الآيات نفسها بإتباع الآباء والأجداد ﴿ وَإِذَا قِيلَ لَهُمُ النَّبِعُوا مَا أَنزَلَ اللهُ قَالُواْ بَلْ نَتَّبِعُ مَا أَلْفَيْنَا عَلَيْهِ آبَاءنَا أَوَلَوْ كَانَ آبَاؤُهُمْ لاَ يَعْقِلُونَ شَيْئاً وَلاَ يَهْتَدُونَ ﴾ (٥٠) فهذه الآية كذلك جاءت ضمن سياق خطوات الشيطان وتحريم ما أحل الله تعالى.

وبكلمة: القرآن الحكيم هنا أشار إلى تجليين من تجليات الخطوات الشيطانية: الأول: هو القوانين والأحكام التي يسنها علماء السوء.

والثاني: العادات والتقاليد الاجتماعية متمثلة في تراث الآباء المانع من الانفتاح والانتفاع بخيرات الحياة.

فالقوانين والعادات هي التي تشل حركة الشعوب وتحد من حريتها من هنا فإن السبيل الأساسي لانطلاق حركة الشعوب وانفتاحها على الحياة هو الأخذ بالتشريعات السماوية وبالذات منها المتصلة بشؤون المعيشة كقوانين الأراضي «الأرض لله ولمن عمرها»، وقوانين الزراعة وقوانين التجارة...

إن هذه الأحكام والتشريعات التي أنبجست من هدى الرسالة ضرب بها المسلمون عرض الحائط فغدت حياتهم نكداً ومعيشتهم ضنكاً.

ولذا كانت مهمة النبي الأكرم عَلَيْنَ هي كسر هذه الأغلال وإزالة هذه العوائق -من القوانين والتقاليد الفاسدة- التي تعيق حركة الإنسان وتحد من حريته عندها سينفتح الإنسان على الحياة والكون ويُعمل حريته وإرادته للانتفاع من خيراتها.

فلاحظ العلاقة بين مفردات هذه الآية المباركة: ﴿ وَيَضَعُ عَنْهُمْ إِصْرَهُمْ وَالْأَغْلاَلَ الَّتِي كَانَتْ عَلَيْهِمْ ﴾ (٥٠) فإن الإصر والأغلال هي التي تحجب الإنسان عن الانتفاع بالطيبات

والخيرات.

«ذكرنا أن الحريات الموجودة فيما يسمى بالعالم الحرّ لا تكون إلا بعدد العُشر أو الأقل من العشر من الحريات المنوحة في الإسلام وإلا فلا حرية عندهم من الإجارة أو حيازة المباحات أو غيرها، كما لا حرية عندهم للإنسان حيث قيدوه بالجواز والهوية والجنسية ونحوها، وهكذا يقيد بتأشيرة الدخول وتأشيرة الخروج وخصوصيات الإقامة، كذلك يقيد بالجمارك والضرائب، وقيود دفن الميت، وقيود تسجيل الأملاك والزواج، وهكذا تكبت العريات بسبب أجهزة التجسس، كما أنه لا حرية في فتح المحلات إلا مع إجازة خاصة مسموح بها فيما يسمى بالقانون، وكذلك لا حرية في فتح المعامل إلا بقيود خاصة إلى غير ذلك من العرف والقوانين الكابتة لمعاملات الناس من رهن وزراعة وقرض وبيع وشراء وغيرها، والإسلام إنما تقدم من أول زمانه لعدة أمور من جملتها: أن العالم رأى في الإسلام الحرية ففروا من أديانهم وحكوماتهم إلى حرية الإسلام إلى الإسلام إلا المبت والإرهاب المتزايد حتى عن بلاد الغرب ولذا يلجؤون إلى بلاد الغرب جماعات جماعات. ولا يرجع الأمر إلى الإسلام إلا أعيدت الحريات الإسلامية أولاً، وعلم الناس أن القائمين بالإسلام هم أناس يمكن أن يعيش الإنسان في ظلهم من أمن وسلام ثانياً»(```).

# ٤- لا تفريط في الحرية:

في هذه النقطة نجد المفارقة الجوهرية بين الأطروحة القرآنية والأطروحات الوضعية لمسألة الحرية، وذلك أن المبادئ الوضعية اكتفت بسن القوانين الحقوقية وتوبيخ وتقريع من يعتدى على حريات الآخرين.

أما القرآن الحكيم فهو مع إقراره لهذا المبدأ ودعوته له من خلال عشرات الآيات في ولا تَعْتَدُواْ (١٠٠) فإنه يجازي ويحاسب كل من يتنازل ويفرط في حريته فهو كما لا يسمح للقوي أن يسلّ سيف البغي فيسلب حريات الآخرين، كذلك لا يجيز للطرف الآخر أن يفرط بحريته وهو محاسب ومعاقب على هذه الصنيع إن فعل ذلك إنَّ الَّذِينَ تَوَقَّاهُمُ الْمَلاَّدِكَةُ ظَالِمِي أَنْفُسِهِمْ قَالُواْ فِيمَ كُنتُمْ قَالُواْ كُتًا مُسْتَضْعَفِينَ فِي الأَرْضِ قَالُواْ اللهِ وَاسِعَةً فَتُهَاجِرُواْ فِيهَا فَأُوْلَئِكَ مَأْوَاهُمْ جَهَنَّمُ وَسَاءتُ مَصِيرًا (٩٧) إلاَّ اللهُ عَنُي أَرْضُ اللهِ وَاسِعَةً فَتُهَاجِرُواْ فِيهَا فَأُولَئِكَ مَأْوَاهُمْ جَهَنَّمُ وَسَاءتُ مَصِيرًا (٩٧) إلاَّ اللهُ عَنُولًا ﴿١٩٥) عَنَى اللهُ أَن يَعْفُو عَنْهُمْ وَكَانَ اللهُ عَفُوًا غَفُورًا ﴿١٩٥).

وانطلاقاً من هذه البصيرة القرآنية شرع القرآن للإنسان الأمور التالية:

الإعلان عن ظلامته والتشهير بمن أذاقه كأس الظلم ﴿ لاَّ يُحِبُّ اللهُ الْجَهْرَ بِالسُّوَءِ
 مِنَ الْقَوْلِ إِلاَّ مَن ظُلِمَ ﴾ (١٣).

فحتى لا تبقى حقوق الناس شرعة لكل من هبّ ودب أباح القرآن للإنسان المظلوم الحديث عن ظلامته.

٧- الهم العام: ومن جهة أخرى فإن هذا الإنسان إذا لم تسعفه إمكاناته لمقارعة غرور الظالمين وجبروتهم فقد شرع القرآن في حقه طلب النصرة والعون من بني جلدته والنوين إذا أصابههم الْبَغْيُ هُمْ يَنتَصِرُونَ وَالآية المباركة في سياق المدح والثناء لخصال المؤمنين وعلى رأسها صفة الانتصار للمظلوم. ولعل هذه مفارقة أخرى تعكسها لنا الآيات القرآنية ﴿ وَمَا لَكُمْ لاَ تُقَاتِلُونَ فِي سَبِيلِ اللهِ وَالْمُسْتَضْعَفِين مَنَ الرِّجَالِ وَالنِّسَاء وَالْوِلْدَانِ الَّذِينَ يَقُولُونَ رَبَّنَا أَخْرِجْنَا مِنْ هَذِهِ الْقَرْيَةِ الظَّالِمِ أَهْلُهَا وَاجْعَل لَّنَا مِن لَّدُنكَ وَلِيًّا وَاجْعَل لَيْنا مِن لَّدُنكَ وَلِيَّا الْعَلْمَ مِن لَدُنكَ وَلِيَّا الْهَالِمِ وَالْمُعْلَ لَيْنَا مِن لَّدُنكَ وَلَيَّا مِن لَلْهُ وَالْمُعْلِ اللهِ وَالْمُعْلَ لَيْنَا مِن لَّدُنكَ وَلِيَّا وَالْعَلْمَ وَاجْعَل لَنَا مِن لَدُنكَ وَلَيْهَا وَاجْعَل لَنَا مِن لَدُنكَ وَلِيَّا الْعَلَيْ وَالْمُعْلِيَا مِن لَلْهُ وَالْمُعْلَ لَيْنَا مِن لَدُيْ الْمَالِم وَالْمُولُ وَلَيْ الْمَالِم وَالْمُعْلَ لَيْ وَالْمُعْلُمُ لَيْ الْمِلُولُ مِن لَيْهُ اللّهِ وَالْمُعْلَ لَعَلْمُ وَلَاللّهِ وَالْمُعْلَى اللّهِ وَالْمُعْلِقَالِم وَلَيْهُ وَلَوْلَتُنْ اللّهُ وَالْمُعْلُولُولُ الْمَرْبَا اللّهُ وَالْمُعْلُمُ اللّهُ وَلَيْنَا مِن لَدُنكَ وَلِيَّا مِن لَيْهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا الْمَالِمُ اللّهُ وَلَالْمُ الْمَالِمُ الْمَالِمُ الْمَالِمُ اللّهُ وَالْمُعْلِيلُولُ اللّهُ وَلَيْكُولُ الْمَالِمُ الْمَالِمُ الْمَالِمُ اللّهُ الْمَالِمُ اللّهُ الْمَالِمُ الْمُلْمُ اللّهُ وَالْمُلْمِ اللّهُ الْمَالِمُ الْمِلْمُ اللّهُ الْمَالِمُ الْمَالِمُ اللّهُ الْمُلْمُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الْمَالِمُ اللّهُ الْمَالِمُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الْمَالِمُ اللّهُ اللْمَالِمُ الللّهُ اللْمَالِمُ الْمَلْمُ اللّهُ اللّهُ اللْمُلْمُ اللّ

بين الأطروحة القرآنية والتصورات البشرية، ذلك أننا وجدنا بعض الأمم والشعوب التي سعت لنيل حريتها واسترداد حقوقها إلا أنها في ذاك الوقت تبيح لنفسها امتهان الأمم الأخرى واستعبادها، بل وسوقها إلى مشانق الموت، وكأن الحرية حكراً عليهم!

وقد رأينا هذا فيما أنجزته الحضارة الحديثة من مشروع الحرية، فالحرية التي كانت أملاً لكل الشعوب الأوربية وكابدت من أجل نيلها صنوف المحن وألوان البلاء هذه الحرية –التي هي حق لكل إنسان- تضن بها هذه الشعوب على الأمم الأخرى.

في الوقت الذي يشرع القرآن الحكيم لأبنائه الدفاع عن الشعوب المظلومة مهما كان لونها وجنسها وعقيدتها ﴿ وَمَا لَكُمْ لاَ تُقَاتِلُونَ فِي سَبِيلِ اللهِ وَالْمُسْتَضْعَفِينَ مِنَ الرِّجَالِ وَالنِّسَاء وَالْوِلْدَانِ ﴾ (٢٦).

# مشروع الحرية عند بني إسرائيل:

للتعرف على الملامح العامة لمشروع الحرية عند المجتمع الإسرائيلي لابد من الوقوف على النفسية والأوضاع الاجتماعية لهذا المجتمع؛ لتكون بوابة لفهمنا لطبيعة هذه الأمة.

# ١- مجتمع الأماني والأحلام:

لعل الأرضية النفسية التي فرخت للكثير من النزعات الدينية والعنصرية عند المجتمع الإسرائيلي هي غياب ثمرة الحرية المتمثلة في المسؤولية.

فأصبح الإسرائيلي يعتقد في قرارة نفسه عدم مسؤوليته عن أعماله وتصرفاته، فزعم أن الجنة حكر عليه ﴿ وَقَالُواْ لَن يَدْخُلَ الْجَنَّةَ إِلاَّ مَن كَانَ هُوداً أَوْ نَصَارَى تِلْكَ أَمَانِيَّهُمْ قُلْ هَاتُواْ بُرْهَانَكُمْ إِن كُنتُمْ صَادِقِينَ ﴾ (١٠٠).

وراح يمني نفسه بأن النار لن تحصد جسده وروحه وإن مسته فلن تمسه إلا أياماً

معدودة ﴿ وَقَالُواْ لَن تَمَسَّنَا النَّارُ إِلاَّ أَيَّاماً مَّعْدُودَةً قُلْ أَتَّخَذْتُمْ عِندَ اللهِ عَهْدًا فَلَن يُخْلِفَ اللهُ عَهْدَهُ أَمْ تَقُولُونَ عَلَى اللهِ مَا لاَ تَعْلَمُونَ (٨٠) بَلَى مَن كَسَبَ سَيِّئَةً وَأَحَاطَتْ بِهِ خَطِيئَتُهُ فَأُوْلَئِكَ أَصْحَابُ النَّارِ هُمْ فِيهَا خَالِدُونَ ﴾ (١٠).

فهو الابن المدلل لرب العالمين (سبحانه عما يقولون): ﴿ وَقَالَتِ الْيَهُودُ وَالنَّصَارَى نَحْنُ أَبْنَاء اللهِ وَأَحِبَّاؤُهُ قُلْ فَلِمَ يُعَدِّبُكُم بِذُنُوبِكُم بَلْ أَنتُم بَشَرٌ مِّمَّنْ خَلَقَ يَغْفِرُ لِمَن يَشَاء وَيُعَدِّبُ مَن يَشَاء ﴾ (١٦).

ولذا أباحوا لأنفسهم الاعتداء على الآخرين ﴿ وَمِنْ أَهْلِ الْكِتَابِ مَنْ إِن تَأْمَنْهُ بِقِنطَارٍ يُؤَدِّهِ إِلَيْكَ إِلاَّ مَا دُمْتَ عَلَيْهِ قَآئِمًا ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ قَالُواْ لَكُودِّهِ إِلَيْكَ إِلاَّ مَا دُمْتَ عَلَيْهِ قَآئِمًا ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ قَالُواْ لَيْسَ عَلَيْنَا فِي الْأُمِّيِّينِ سَبِيلٌ ﴾ (٧٠).

من هنا ندرك الحكمة القرآنية من معالجة هذه المسألة عند المجتمع الإسرائيلي فليس اعتباطاً أن يخصص القرآن الحكيم حديثاً مفصلاً عن (قصة البقرة) ذلك أنها تشكل لوناً من ألوان التملص عن المسؤولية.

ولذا لابد من التنبيه على مسألتين:

١- تحول هذه الفكرة (غياب المسؤولية) إلى ظاهرة في المجتمع الإسرائيلي بحيث أنها غدت تشكل السمة العامة لحركة المجتمع.

فلاحظ هاتين الآيتين: ﴿ أَمْ كُنتُمْ شُهَدَاء إِذْ حَضَرَ يَعْقُوبَ الْمَوْتُ إِذْ قَالَ لِبَنِيهِ مَا تَعْبُدُونَ مِن بَعْدِي قَالُواْ نَعْبُدُ إِلَهَكَ وَإِلَهَ آبَائِكَ إِبْرَاهِيمَ وَإِسْمَاعِيلَ وَإِسْحَقَ إِلَهًا وَاحِدًا وَنَحْنُ لَهُ مُسْلِمُونَ (١٣٣) تِلْكَ أُمَّةٌ قَدْ خَلَتْ لَهَا مَا كَسَبَتْ وَلَكُم مَّا كَسَبْتُمْ وَلاَ تُسْأَلُونَ عَمَّا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴿ ١٣٣) تِلْكَ أُمَّةٌ قَدْ خَلَتْ لَهَا مَا كَسَبَتْ وَلَكُم مَّا كَسَبْتُمْ وَلاَ تُسْأَلُونَ عَمَّا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴿ اللهُ وَمَنْ أَظْلَمُ مِمَّن كَتَمَ شَهَادَةً عِندَهُ وَاللَّهُ بِغَافِل عَمَّا تَعْمَلُونَ ﴾ (٣٠).

وردتا ضمن الحديث عن المجتمع الإسرائيلي لتقررا لنا حقيقة هامة، وهي تمكن هذا المرض من نفوس المجتمع الإسرائيلي بحيث غدت الظاهرة الأبرز والعنوان العام لهذا المجتمع.

فالقرآن في حديثه عن الشعوب والأمم الأخرى يتناول الموضوع في دائرته الخاصة وذلك أن هذا المرض لم يتحول عندها إلى ظاهرة لكنه في الحديث عن بني إسرائيل تحدث عنها على مستوى الظاهر والصبغة العامة لهذه الأمة.

Y- نسف القرآن لفكرة الشفاعة في صورتها السلبية(Y):

فقد تناول القرآن موضوع الشفاعة ضمن مستويات متفاوتة، وكان النصيب الأوفر ينصب على نسق هذه الفكرة عند المجتمع الإسرائيلي وذلك لما تشكله من دعامة يتكئ عليها هذا المجتمع لتسويق وتبرير عدم تحمله لمسؤولياته الحياتية.

﴿ وَقَالُواْ لَن تَمَسَّنَا النَّارُ إِلاَّ أَيَّاماً مَّعْدُودَةً قُلْ أَتَّخَذْتُمْ عِندَ اللهِ عَهْدًا فَلَن يُخْلِفَ اللهُ عَهْدَهُ أَمْ تَقُولُونَ عَلَى اللهِ مَا لاَ تَعْلَمُونَ (٨٠) بَلَى مَن كَسَبَ سَيِّئَةً وَأَحَاطَتْ بِهِ خَطِيئَتُهُ فَأُوْلَئِكَ أَصْحَابُ النَّارِ هُمْ فِيهَا خَالِدُونَ ﴾ (١٠٠).

ُ ﴿ وَقَالُواْ لَن يَدُخُلَ الْجَنَّةَ إِلَّا مَن كَاْنَ هُوداً أَوْ نَصَارَى تِلْكَ أَمَانِيُّهُمْ قُلْ هَاتُواْ بُرْهَانَكُمْ إِن كُنتُمْ صَادِقِينَ ﴾ (٧٠).

﴿ يَا بَنِي إِسْرَائِيلَ اذْكُرُواْ نِعْمَتِيَ الَّتِي أَنْعَمْتُ عَلَيْكُمْ وَأَنِّي فَضَّلْتُكُمْ عَلَى الْعَالَمِينَ (١٢٢) وَاتَّقُواْ يَوْماً لاَّ تَجْزِي نَفْسُ عَن نَفْسٍ شَيْئاً وَلاَ يُقْبَلُ مِنْهَا عَدْلٌ وَلاَ تَنفَعُهَا شَفَاعَةٌ وَلاَ هُمْ يُنصَرُونَ ﴾ (٢٧).

### منهجان لدراسة فكرة الشفاعة:

الأول: الجمع الدلالي بين الآيات القرآنية المثبتة للشفاعة والنافية لها، فحملت الآيات النافية للشفاعة على محامل لا تتنافى مع الآيات المثبتة.

هذه المنهجية التي سلكها غالب المفسرين.

الثاني: دراسة طبيعة المجتمع الذي يتناوله القرآن الحكيم فلو لاحظنا الآيات النافية لفكرة الشفاعة نجدها تتركز في المجتمعات التي شكلت الأماني والأحلام الدعامة الأساسية في حركتها وحياتها.

كما أشرنا إلى ذلك في الحديث عن المجتمع الإسرائيلي وأشباهه، فالقرآن عندما يتناول فكرة الشفاعة عندهم ينسفها ﴿ وَاتَّقُواْ يَوْماً لاَّ تَجْزِي نَفْسٌ عَن نَفْسٍ شَيْئاً وَلاَ يُقْبَلُ مِنْهَا شَفَاعَةٌ وَلاَ يُؤْخَذُ مِنْهَا عَدْلٌ وَلاَ هُمْ يُنصَرُونَ ﴾ (٧٧) لأنها تشكل حجر الأساس من حياتهم ولا مجال هنا للحديث عن الشفاعة في صورتها الإيجابية وفق الجمع الدلالي الذي اختاره بعض العلماء.

نعم القرآن في حديثه عن المجمعات والأفراد الذين جعلوا العمل عنواناً لحياتهم والمسؤولية منهجاً لتحركهم لو تعثروا في الطريق ووقعوا في بعض الهفوات والزلات فإن القرآن يفتح لهم باب الشفاعة.

## ٢- مجتمع الاستعباد:

تناول القرآن قصص المجتمعات ومكانتها وما نالها من جور وظلم وتعدي، إلا أن التجربة التي بلغت مداها في التجاوز والعدوان كانت هي تجربة المجتمع الإسرائيلي مع آل فرعون، فقد سام فرعون بني إسرائيل وأذاقهم ألوان العذاب فراح يذبح أبناءهم ويستحيي نسائهم ﴿ وَإِذْ نَجَيْنَاكُم مِّنْ آلِ فِرْعَوْنَ يَسُومُونَكُمْ سُوءَ الْعَذَابِ يُذَبِّحُونَ أَبْنَاءكُمْ وَيَسْتَحْيُونَ نِسَاءُكُمْ وَفِي ذَلِكُم بَلاء مِّن رَبِّكُمْ عَظِيمٌ ﴾ (٧٧).

ولسان حال فرعون أنكم عبيد لي، ولعل من تعابير بعض الآيات القرآنية تبيان لمستوى الاستعباد الذي مارسه فرعون بحق هذه الأمة ﴿ فَقَالُوا أَنُوْمِنُ لِبَشَرَيْنِ مِثْلِنَا وَقَوْمُهُمَا لَنَا عَابِدُونَ ﴾ (٢٩).

﴿ وَتِلْكَ نِعْمَةٌ تَمُنُّهَا عَلَيَّ أَنْ عَبَّدتَّ بَنِي إِسْرَائِيلَ ﴾ (^^).

﴿ قَالَ لَئِن اتَّخَذْتَ إِلَهًا غَيْرِي لأَجْعَلَنَّكَ مِنَ الْمَسْجُونِينَ ﴾ (٨١).

وبكلمة: العلاقة بين المجتمع الإسرائيلي وفرعون تحولت من علاقة حاكم بمحكوم إلى علاقة إله بعبيده -هكذا أرادها فرعون-.

﴿ فَحَشَرَ فَنَادَى (٢٣) فَقَالَ أَنَا رَبُّكُمُ الْأَعْلَى ﴾ (٨١).

﴿ قَالَ لَئِن اتَّخَذْتَ إِلَهًا غَيْرِي لأَجْعَلَنَّكَ مِنَ الْمَسْجُونِينَ ﴾ (٨٣).

وهذا الجنون الذي اعترى فرعون وركب عقله حوّل حياة بني إسرائيل إلى جحيم ﴿ وَفِي ذَلِكُم بَلاء مِّن رَّبِّكُمْ عَظِيمٌ ﴾ (١٠٠ وأي بلاء أعظم من هذا البلاء.

وترك هذا الصنيع بصماته على نفسية المجتمع الإسرائيلي.

# يوم الحرية يوم الله:

أرست الأديان السماوية الحقة تقليداً يعبر عن عمق العلاقة بين هذه الرسالات والإنسان، هذا التقليد يقضي بأن يجعل يوم التحرر من العبودية يوماً مقدساً نستحضر فيه آلاء الله ونعمه على المؤمنين وغضب الله وسخطه على المستكبرين.

ففي يوم الحرية تستعيد البشرية إنسانيتها التي ذهبت نهباً لأطماع الطامعين ﴿ وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا مُوسَى بِآيَاتِنَا أَنْ أَخْرِجْ قَوْمَكَ مِنَ الظَّلُمَاتِ إِلَى النُّورِ وَذَكِّرْهُمْ بِأَيَّامِ اللهِ إِنَّ فِي ذَلِكَ لآيَاتٍ لِّكُلِّ صَبَّادٍ شَكُودٍ ﴾ (١٥٠).

والجميل أن الآية نسبت ذلك اليوم إلى الله مع أن كل الأيام هي أيام الله كل ذلك إعظاماً وتكريماً وتخليداً لليوم الذي تستعاد فيه الحرية والكرامة، تماماً كما أن الأمكنة قد خلقها الله ولكنه نسب منها مكاناً واحداً لنفسه (بيت الله).

هذا البيت الذي وصفه تعالى ﴿ الْبَيْتَ الْحَرَامَ ﴾ فهو حرام لا اعتداء ولا طغيان فيه فهو بيت الحرية، فالخلق عندما يجعلوا البيت الحرام قبلة لهم فهم يتوجهون إلى قبلة الحرية.

وهنا يلتقي الزمان والمكان؛ فالزمان (يوم الله) هو يوم التحرير والمكان (بيت الله) هو قبلة الحرية فيلتقيان في وصف واحد وهو (الحرية).

فالحرية هي صفة البيت الذي ينسب لله ﴿ الْبَيْتَ الْحَرَامَ ﴾ والحرية هي صفة اليوم الذي ينسب لله عزّ وجلّ ﴿ أَيَّام اللهِ ﴾.

ولعل السر في ذلك التذكير بحرية الإنسان التي لولاها ما نهضة أمة ولولاها لما خطى

العلم خطواته الفساح ولولاها ما انتفع البشر بخيرات الحياة.

أولا يستحق أن يجعل يوم الحرية عيداً؟ بلى ولذلك فإن الكليم مهمة يذكر بني إسرائيل بأشرف الأيام التي مرت عليهم وهو يوم الحرية.

# المجتمع الإسرائيلي بين التفضيل والمسؤولية:

يحيد عن الصواب من يزعم أن الله عزّ وجلّ تربطه بخلقه آصرة الأبوة والقرآبة!!! فصلة القرب بين العبد وخالقه هي الإيمان والعمل الصالح، فهي التي تقرب العبد من خالقه وتردم الهوة الفاصلة، وتقطع حجب الغفلة والنسيان، ولذا لا تجد تكريماً في القرآن الحكيم لبني إسرائيل وأعلاء لمقامهم إلا ويشفعه القرآن بالتذكير بفكرة المسؤولية.

قلاحظ قوله تعالى: ﴿ يَا بَنِي إِسْرَائِيلَ اذْكُرُواْ نِعْمَتِيَ الَّتِي أَنْعَمْتُ عَلَيْكُمْ وَأَنِّي فَضَّلْتُكُمْ عَلَيْكُمْ وَأَنِّي فَضَّلْتُكُمْ عَلَى الْعَالَمِينَ (١٢٢) وَاتَّقُواْ يَوْماً لاَّ تَجْزِي نَفْسٌ عَن نَفْسٍ شَيْئاً وَلاَ يُقْبَلُ مِنْهَا عَدْلٌ وَلاَ تَنفَعُهَا شَفَاعَةٌ وَلاَ هُمْ يُنصَرُونَ ﴾ (٢٠١).

ويقول: ﴿ يَا بَنِي إِسْرَائِيلَ اذْكُرُواْ نِعْمَتِيَ الَّتِي أَنْعَمْتُ عَلَيْكُمْ وَأَنِّي فَضَّلْتُكُمْ عَلَى الْعَالَمِينَ (٤٧) وَاتَّقُواْ يَوْماً لاَّ تَجْزِي نَفْسُ عَن نَفْسٍ شَيْئاً وَلاَ يُقْبَلُ مِنْهَا شَفَاعَةٌ وَلاَ يُؤْخَذُ مِنْهَا عَدْلٌ وَلاَ هُمْ يُنصَرُونَ ﴾ (٨٠).

فلاحظ كيف أن القرآن قرن بين التفضيل والمسؤولية، وجعل هذا التكريم مرهوناً بمقدار ما يتحمل هذا المجتمع من روح المسؤولية، أما إذا أسف المجتمع في ارتكاب الفواحش وساقته شهواته وأهواؤه إلى مواطن الرذيلة والفجور وغدا لا يعبأ بحساب ولا جزاء مستسلماً لأوهام الحظوة والقرب والشفاعة، فإن هذا: يؤدي لنزع وسام التفضيل والتكريم منه.

وبكلمة: إن التكريم ما هو إلا حصاد أعمال تلك الأمة.

## استجابة المجتمع الإسرائيلي لمشروع الحرية:

تسلل الرعب والخوف إلى نفوس بني إسرائيل وامتلكهم اليأس من الإصلاح والتغيير، كل ذلك جراء ما لاقوه من بلاء عظيم حصد الصغير قبل الكبير والأنثى قبل الذكر أَبْنَاءهُمْ وَنَسْتَعْيِي نِسَاءهُمْ وَإِنَّا فَوْقَهُمْ قَاهِرُونَ ﴾(^^).

من هنا فإن مشروع الحرية الذي بشر به كليم الله موسى الله اصطدم بالتشكيك في قدرته على تجاوز سلسلة المحن والابتلاءت التي ذاقها الشعب الإسرائيلي فقد كان موسى الله مدركاً لحجم المعاناة التي كابدها بنو إسرائيل ﴿ قَالَ مُوسَى لِقَوْمِهِ اسْتَعِينُوا بِاللهِ وَاصْبِرُواْ إِنَّ الأَرْضَ لِلله يُورِثُهَا مَن يَشَاء مِنْ عِبَادِهِ وَالْعَاقِبَةُ لِلْمُتَّقِين ﴾ (٨١).

لكن هذه التوصيات لم تستقر في نفوس المجتمع الإسرائيلي بل راودتهم الشكوك وانتابتهم

المخاوف من مقدرة موسى ﴿ لِللَّهِ على إنقاذهم ﴿ قَالُواْ أُوذِينَا مِن قَبْلِ أَن تَأْتِينَا وَمِن بَعْدِ مَا جِئْتَنَا قَالَ عَسَى رَبُّكُمْ أَن يُهْلِكَ عَدُوَّكُمْ وَيَسْتَخْلِفَكُمْ فِي الأَرْضِ فَيَنظُرَ كَيْفَ تَعْمَلُونَ ﴾ (١٠٠).

ولذا فإن الذين استجابوا لهذا المشروع كانت طائفة من بني إسرائيل ﴿ فَمَاۤ آمَنَ لِمُوسَى إِلاَّ ذُرِّيَّةُ مِّن قَوْمِهِ عَلَى خَوْفٍ مِّن فِرْعَوْنَ وَمَلَئِهِمْ أَن يَفْتِنَهُمْ ﴾ (١١).

والواقع أن الكثير من الأمم والشعوب تحسب أن الطريق إلى التحرير والنصر مزروع بالورد، مع أن الله نبّه في كتابه إلى سنته في الانتصار والتحرير أَمْ حَسِبْتُمْ أَن تَدْخُلُواْ الْجَنَّةَ وَلَمَّا يَأْتِكُم مَّتَلُ الَّذِينَ خَلَوْاْ مِن قَبْلِكُم مَّسَّتْهُمُ الْبَأْسَاء وَالضَّرَّاء وَزُلْزِلُواْ حَتَّى يَقُولَ الرَّسُولُ وَالَّذِينَ آمَنُواْ مَعَهُ مَتَى نَصْرُ اللهِ إَلا إِنَّ نَصْرَ اللهِ قَرِيبٌ ﴾ (١٠٠).

# ملامح مشروع الحرية

### ١- الهجرة ميلاد أمة:

مشروع الحرية الذي بشر به كليم الله موسى الله تميز بخصال قلما نجدها في مشاريع الحرية الأخرى، فعادة ما تتسم مشاريع الحرية بمقارعة الطغيان والإطاحة بجبروت الحكام ومن ثم تربع المستضعفين على كرسي الحكم والسلطة في ذات الوطن والمكان.

إلا أن مشروع الكليم موسى الملي الملي الملي الماعة الم يكن فقط مشروع حكم وسلطة بل صناعة أمة تحمل على عاتقها رسالة السماء ﴿ قَالُواْ أُوذِينَا مِن قَبْلِ أَن تَأْتِينَا وَمِن بَعْدِ مَا جِئْتَنَا قَالَ عَسَى رَبُّكُمْ أَن يُهْلِكَ عَدُوَّكُمْ وَيَسْتَخْلِفَكُمْ فِي الأَرْضِ فَيَنظُرَ كَيْفَ تَعْمَلُونَ ﴾ (٩٠).

من هنا كانت الخطوة الأولى لميلاد المجتمع الإسرائيلي هي الهجرة ﴿ وَجَاوَزْنَا بِبَنِي إِسْرَآئِيلَ الْبَحْرَ فَأَتُواْ عَلَى قَوْم يَعْكُفُونَ عَلَى أَصْنَام لَّهُمْ قَالُواْ يَا مُوسَى اجْعَل لَّنَا إِلَهًا كَمَا لَهُمْ آلِهَةٌ قَالَ إِنَّكُمْ قَوْمٌ تَجْهَلُونَ (١٣٨) إِنَّ هَؤُلاء مُتَبَّرٌ مَّا هُمْ فِيهِ وَبَاطِلٌ مَّا كَانُواْ يَعْمَلُونَ (١٣٩) قَالَ أَغَيْرَ اللهِ أَبْغِيكُمْ إِلَهًا وَهُوَ فَصَّلَكُمْ عَلَى الْعَالَمِينَ (١٤٠) وَإِذْ أَنجَيْنَاكُم مِّنْ آلِ فِرْعَونَ يَسُومُونَكُمْ سُوءَ الْعَذَابِ يُقَتِّلُونَ أَبْنَاءُكُمْ وَيَسْتَحْيُونَ نِسَاءُكُمْ وَفِي ذَلِكُم بَلاء مِّن رَبِّكُمْ وَلِي ذَلِكُم بَلاء مِّن رَبِّكُمْ عَلَى الْعَالُ وَهُو فَتَمَّ مِيقَاتُ رَبِّهِ أَرْبَعِينَ لَيْلَةً ﴾ (١٤٠) عَظِيمٌ (١٤١) وَوَاعَدْنَا مُوسَى ثَلَاقًى وَأَتْمَمْنَاهَا بِعَشْرٍ فَتَمَّ مِيقَاتُ رَبِّهِ أَرْبَعِينَ لَيْلَةً ﴾ (١٤٠)

لتُبنى من خلال هذه الهجرة وفق ميزان الرسالة، وهذا يعني أن يدخل هذا المجتمع في أتون المحن والابتلاءات حتى يؤهل لحمل شرف الرسالة من هنا نجد أن هذه الأمة ما إن تخلصت من أغلال العبودية التي كابدتها في عصر فرعون حتى دخلت في سلسلة من الاختبارات -وقد أشارت إلى بعضها الآيات السابقة - لتثبت من خلالها مقدرتها على حمل وسام التفضيل ﴿ وَأَنِّي فَضَّلْتُكُمْ عَلَى الْعَالَمِين ﴾ (٥٠).

والملفت أن القرآن الحكيم كرر هذا المشهد على مسامع المسلمين في أكثر من مناسبة، والسر في ذلك أن طبيعة تكون الأمة الإسلامية وإرهاصات ولادتها تشابه إلى حد كبير

التجربة الإسرائيلية.

فقد هاجر المسلمون إلى المدينة المنورة وكون النبي عَلَيْنَ فيها مجتمع الإيمان والصلاح، وحرّي بالأمة المسلمة التي أنيطت بها مهام الرسالة أن تدرس طبيعة الامتحانات التي مرّت بها أمة بني إسرائيل وتتعرف على مواطن الضعف والخلل حتى لا تقع فريسة الأخطاء والتجاوزات التي وقعت فيها الأمة الإسرائيلية.

### ٢- الصبر رأس مال الشعوب:

هناك فريق من البشر يريد أن يتخطى سنن الله وقوانينه في الحياة، فتراه يسعى لتحقيق أهدافه وغاياته مسقطاً من حساباته عنصر الزمن.

فيريد نصراً بلا ثمن ونجاحاً بلا عناء وفلاحاً بلا عمل. أترى يمكن أن تنال أمة حريتها بلا صبر وتحمل؟

بعض المتصدين لشؤون العمل تسوقهم العجلة لاقتطاف الثمرة مما حدا ببعضهم أن يغامر بشعبه وأمته في رهانات خاسرة.

إن الله عزّ وجلّ في خلقه لهذا الوجود أرشد البشر إلى إدراك عنصر الزمن وضرورته (مع أنه إذا أراد شيئاً قال له كن فيكون) فخلق الإنسان خلقاً بعد خلق ﴿ يَا آَيُّهَا النَّاسُ إِن كُنتُمْ فِي رَيْبٍ مِّنَ الْبَعْثِ فَإِنَّا خَلَقْنَاكُم مِّن تُرَابٍ ثُمَّ مِن نُطْفَةٍ ثُمَّ مِنْ عَلَقَةٍ ثُمَّ مِن مُّضْفَةٍ مُّخَلَقَةٍ وَغَيْرِ مُخَلَقَةٍ لِنُبَيِّنَ لَكُمْ وَنُقِرُّ فِي الأَرْحَامِ مَا نَشَاء إِلَى أَجَلٍ مُسَمَّى ثُمَّ نُخْرِجُكُمْ طِفْلاً ثُمَّ لِبَثِلْغُوا أَشُدَّكُمْ وَمِنكُم مَّن يُتَوَقَّى وَمِنكُم مَّن يُرَدُّ إِلَى أَرْدَلِ الْعُمُرِ لِكَيْلاَ يَعْلَمَ مِن طِفْلاً ثُمَّ لِبَتِبْلُغُوا أَشُدَّكُمْ وَمِنكُم مَّن يُرَدُّ إِلَى أَرْدَلِ الْعُمُرِ لِكَيْلاَ يَعْلَمَ مِن بَعْدِ عِلْم شَيْئًا وَتَرَى الأَرْضَ هَامِدَةً فَإِذَا أَنزَلْنَا عَلَيْهَا الْمَاء الْمُتَرَّتُ وَرَبَتُ وَأَنبَتَتْ مِن كُلِّ زَوْجٍ بَعِيجٍ ﴾ (١٤).

ً وخلق الكون في سنة أيام ﴿ إِنَّ رَبَّكُمُ اللهُ الَّذِي خَلَقَ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضَ فِي سِتَّةِ التَّامِ ﴾ (١٠٠).

م هكذا أراد المولى أن ندرك حقيقة الحياة وأن الزمن دخيل في صنع الكائنات، فكيف بصناعة الأمم والمجتمعات؟

فكما أن آلام الولادة وما يصاحبها من عنت وضيق هي بشائر الأمل والفرج بالمولود الجديد.

كذلك هي حال الشعوب والأمم، فإن بطش الحكام وتجبر الطغاة وما يصاحبها من قتل وتشريد هي بشائر أمل لنهاية حكمهم، ذلك بأن الحكام عندما يُعمِلوا سكين القهر والقتل في شعوبهم يكشف هذا أنهم قد استنفدوا كافة الوسائل والأساليب لقيادة هذه الشعوب وترويضها ولم يبق إلا هذا السلاح (القتل والتشريد)، فهنا تبرز المعادلة الأكبر التي طالما أكدت عليها الآيات القرآنية وهي صراع الإرادات.

بين إرادة أمة تسلحت بالاستعانة والصبر وإرادة حكام فقدوا كل وسائل القيادة ولم يبق عندهم إلا سلاح القتل والذبح.

فإذا أدركت الأمم هذه الحقيقة فصبرت واستعانت بخالقها خُفظ السلاح الأخير من يد جلاديها.

ولعل تَقْدِمة القرآن الحديث عن السحرة قبل الحديث عن مشروع المواجهة بين المجتمع الإسرائيلي وآل فرعون هو من أجل ترسيخ هذه الحقيقة.

﴿ قَالُواْ آمَنّا بِرِبِّ الْعَالَمِينِ (١٢١) رَبِّ مُوسَى وَهَارُونَ (١٢٢) قَالَ فِرْعَوْنُ آمَنتُم بِهِ قَبْلَ أَن آذَنَ لَكُمْ إِنَّ هَذَا لَمَكْرٌ مَّكَرْتُمُوهُ فِي الْمَدِينَةِ لِتُخْرِجُواْ مِنْهَا أَهْلَهَا فَسَوْفَ تَعْلَمُونَ (١٢٣) لأُقطِّعَنَ أَيْدِيكُمْ وَأَرْجُلَكُم مِّنْ خِلاَفٍ ثُمَّ لأُصَلِّبَتَّكُمْ أَجْمَعِينَ ﴾ (١٣٠) فكان جوابهم ﴿ وَأَلُواْ إِنَّا إِلَى رَبِّنَا مُنقَلِبُونَ ﴾ (١٠٠) فكان سلاحهم ﴿ رَبَّنَا أَهْرِغْ عَلَيْنَا صَبْرًا وَتَوَقَّنَا مُسْلِمِينَ ﴾ (١٠٠) وبعد أن يسوق القرآن هذا النموذج الراقي من المواجهة المعتمد على ركيزتي الاستعانة والصبر يعطف الحديث على المجتمع الإسرائيلي ومعركته مع آل فرعون.

﴿ وَقَالَ الْمَلاُ مِن قَوْمِ فِرْعَونَ أَتَذَرُ مُوسَى وَقَوْمَهُ لِيُفْسِدُوا ۚ فِي الأَرْضِ وَيَذَرَكَ وَآلِهَتَكَ قَالَ النَّمَلُ مِن قَوْمٍ فِرْعَونَ أَتَذَرُ مُوسَى وَقَوْمَهُمْ قَاهِرُونَ (١٢٧) قَالَ مُوسَى لِقَوْمِهِ السَّتَعِينُوا بِاللهِ وَاصْبِرُواْ إِنَّ الأَرْضَ لِللهِ يُورِثُهَا مَن يَشَاء مِنْ عِبَادِهِ وَالْعَاقِبَةُ لِلْهُ يُورِثُهَا مَن يَشَاء مِنْ عِبَادِهِ وَالْعَاقِبَةُ لِلْهُ تَعْمِينُوا بِاللهِ وَاصْبِرُواْ إِنَّ الأَرْضَ لِللهِ يُورِثُهَا مَن يَشَاء مِنْ عِبَادِهِ وَالْعَاقِبَةُ لِلْهُ تُعْمِينَ ﴾ (١٠٠٠).

فمشروع وراثة الأرض والتمكن فيها مرهون بمدى تحمل وصبر المجتمع الإسرائيلي، وهو الكفيل بنقل هذا المجتمع من عالم العبودية إلى رحاب الحرية.

﴿ وَتَمَّتُ كَلِمَتُ رَبِّكَ الْحُسْنَى عَلَى بَنِي إِسْرَآئِيلَ بِمَا صَبَرُواْ وَدَمَّرْنَا مَا كَانَ يَصْنَعُ فِرْعَوْنُ وَقَوْمُهُ ﴾ (١٠٢).

فهذه الآية بينت بوضوح لا لبس فيه أن مشروع الحرية وتحقق الكلمة الربانية كان موقوفاً على صبر وتحمل المجتمع الإسرائيلي.

### ٣- القدرة الربانية:

لقد كان للمعجزة دورها الكبير والحاسم في خلاص بني إسرائيل من جبروت فرعون وسطوته، فكان الكليم موسى المنه يوجه المجتمع الإسرائيلي إلى التذكر والتمسك بقدرة الله عزّ وجلّ ﴿ قَالُواْ أُونِينًا مِن قَبْلِ أَن تُأْتِينًا وَمِن بَعْدِ مَا جِئْتَنَا قَالَ عَسَى رَبُّكُمْ أَن يُهْلِكَ عَدُوّكُمْ وَيَسْتَخُلِفَكُمْ فِي الأَرْضِ فَيَنظُر كَيْفَ تَعْمَلُونَ ﴾ (١٠٠٠).

وهذه القضية كانت ترافق جهود كافة الأنبياء الللط فما من نبي إلا وزوده الله بمعجزة.

إلا أننا هنا في معركة الحرية بين المجتمع الإسرائيلي وآل فرعون نشهد مساحة أوسع

لتجلى القدرة الربانية، فما هو السر في ذلك؟

لقد استطاع فرعون بطغيانه وجبروته أن يسوم المجتمع الإسرائيلي سوم العذاب ﴿ قَالَ سَنُقَتِّلُ أَبْنَاءهُمْ وَنَسْتَحْيِي نِسَاءهُمْ وَإِنَّا فَوْقَهُمْ قَاهِرُونَ ﴾ (١٠٠) فقام فرعون بمجموعة من الممارسات أفقدت الإنسان الإسرائيلي ثقته بالإصلاح والتغيير وأمله في الحرية ﴿ قَالُواْ أُوذِينَا مِن قَبْلِ أَن تَأْتِينَا وَمِن بَعْدِ مَا جِئْتَنَا ﴾ (١٠٠٠) وتخيل الإسرائيليون أن لا قوة ولا قدرة قادرة على لجم طغيان فرعون وتجبره، وأن محاولات الخلاص كلها باءت بالفشل، فكان هذا المجتمع بحاجة أن يُكْسَرَ صنمُ فرعون في نفوسهم، وهذا الذي نلمسه من خلال العرض القرآني لمشهد الحرية، ففي كل مقطع من هذه الحادثة كان المراد منه إزالة وهم القدرة الفرعونية من نفوسهم لتحل محلها القدرة الإلهية التي لا تحد ولا تقهر.

واستمرت هيمنة الأسطورة الفرعونية على نفوسهم حتى اللحظات الأخيرة من مشروع الإنقاذ فعندما طاردهم فرعون وجنده قال الإسرائيليون ﴿ فَلَمَّا تَرَاءى الْجَمْعَانِ قَالَ أَصْحَابُ مُوسَى إِنَّا لَمُدْرَكُونَ (٦١) قَالَ كَلاَّ إِنَّ مَعِيَ رَبِّي سَيَهْدِينِ ﴾(١٠١).

ومع ذلك لم تجد هذه الكلمة ﴿ كَلاَّ إِنَّ مَعِيَ رَبِّي سَيَهْدِينِ ﴾ في نفوسهم الموقع الذي أراده، فكان لابد أن يعاينوا القدرة الإلهية بأم أعينهم لتسكن نفوسهم وتزول أوهامهم.

فكانت الخطوة الأخرى هي غرق آل فرعون بكل ما يملكون من قوة وقدرة، وحتى تقطع كل حبال الشك وتنتهي أسطورة الرجل الذي لا يقهر نلاحظ تعبيرين في الآيات القرآنية ﴿ وَأَنتُمْ تَنظُرُونَ ﴾ (١٠٠٠) ﴿ فَالْيَوْمَ نُنَجِّيكَ بِبَدَنِكَ لِتَكُونَ لِمَنْ خَلْفَكَ آيَةً ﴾ (١٠٠٠).

ففي الفقرة الأولى لم يكن الهدف فقط إغراق فرعون وإنما نظر المجتمع الإسرائيلي لتوقن نفوسهم بنهاية الأسطورة.

ومن الفقرة الأخرى أراد الله عزّ وجلّ ألاَّ يتوهم أحد من الإسرائيليين أن فرعون لم يمت فمن المحتمل أنه خرج من البحر ونجا لذا الجثة الوحيدة التي طفت على الماء هي جثته.

واستكمالاً لإنهاء أسطورة قدرة فرعون عرض علينا القرآن لحظات الاستغاثة ﴿ حَتَّى إِذَا أَدْرَكَهُ الْغَرَقُ قَالَ آمَنتُ أَنَّهُ لا إِلهَ إِلاَّ الَّذِي آمَنَتْ بِهِ بَنُو إِسْرَائِيلَ وَأَنَاْ مِنَ الْمُسْلِمِينَ (٩٠) آلاَنَ وَقَدْ عَصَيْتَ قَبْلُ وَكُنتَ مِنَ الْمُفْسِدِينَ ﴾ (١٠٠).

حتى يعلم الجميع أن لا قدرة أمام قدرة الله عزّ وجلّ حتى لو كانت بحجم قدرة فرعون وسطوته.

وفي الأخير: لابد من التذكير بحقيقة طالما أكدت عليها الآيات القرآنية ألا وهي أن مقدار تحمل الإنسان وجَلدِه (الصبر) هو الذي يساهم في حسم المعركة من خلال التدخل الرباني. فلاحظ قوله تعالى: ﴿ بَلَى إِن تَصْبِرُواْ وَتَتَّقُواْ وَيَأْتُوكُم مِّن قَوْرِهِمْ هَذَا يُمْدِدْكُمْ رَبُّكُم بِخَمْسَةِ آلافٍ مِّنَ الْمَلاَئِكَةِ مُسَوِّمِين ﴾ (١١٠).

عرائكاك

قالصبر والإمداد الغيبي عنصران مترابطان، قأرضية الإمداد هو الجلد والتحمل والصبر. وهذا الذي وجدناه من خلال قصة بني إسرائيل ﴿ وَتَمَّتْ كَلِمَتُ رَبِّكَ الْحُسْنَى عَلَى بَنِي إِسْرَائِيلَ ﴿ وَتَمَّتْ كَلِمَتُ رَبِّكَ الْحُسْنَى عَلَى بَنِي إِسْرَآئِيلَ بِمَا صَبَرُواْ وَدَمَّرْنَا مَا كَانَ يَصْنَعُ فِرْعَوْنُ وَقَوْمُهُ ﴾ (١١١).

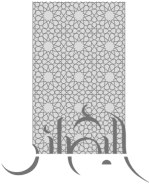
### الهوامش:

- (١) سورة الروم، آية ٢٢.
- (٢) سورة فصلت، آية ٩٦.
- (٣) الأشعرى، كتاب الأبانة عن أصول الديانة.
- (٤) المدرسي، آية الله العظمى السيد محمد تقي، العرفان الإسلامي، بين نظريات البشر وبصائر الوحي، ص٢١ ٢٢، الطبعة الثانية ١٤٠٨هـ/ ١٩٨٨م، مؤسسة البلاغ، بيروت، لبنان.
  - (٥) ملا صدرا، إبراهيم الشيرازي، الأسفار.
  - (٦) العرفان الإسلامي، (مصدر سابق) ص٣٩١.
    - (٧) سورة الأنبياء، آية ٥٢ ٥٤.
    - (٨) سورة المؤمنون، آية ٤٥ ٤٧.
      - (٩) سورة النحل، آية ٨٦
    - (١٠) سورة الصافات، آية ٢٣ ٣٣.
    - (١١) سورة الزخرف، آية ٢٤ ٢٥.
      - (١٢) سورة الأعراف، آية ٢٨.
      - (١٣) سورة ص، آية ٧٩ ٨٣.
    - (١٤) سورة البقرة، آية ١٦٥ ١٦٦.
      - (١٥) سورة فصلت، آية ٢٩.
        - (١٦) سورة النساء، آية ٢.
        - (١٧) سورة النساء، آية ٤.
        - (١٨) سورة النساء، آية ٦.
      - (١٩) سورة النساء، آية ١٠.
      - ( ۲۰ ) سورة النساء، آية ۱۹.
      - (٢١) سورة النساء، آية ٢٠ ٢١.
        - (۲۲) سورة النساء، آية ۱۲۸.
    - (٢٣) سورة البقرة، آية ٢٣١ ٢٣٣.
      - ( ٢٤) سورة الإنسان، آية ٢.
    - (٢٥) سورة الإسراء، آية ١٣ ١٤.
    - (٢٦) سورة الحاقة، آية ١٨ ٢٦.
    - (۲۷) سورة النجم، آية ۳۹ ٤٠.
      - ( ٢٨ ) سورة الكهف، آية ٤٩.

- (٢٩) سورة الأنعام، آية ١٦٤.
- (٣٠) سورة البقرة، آية ٤٨.
- (٣١) سورة الكهف، آية ٢٨.
- (٣٢) سورة الفرقان، آية ٥٢.
  - (٣٣) سورة القلم، آية ١٠.
- ( ٣٤ ) سورة الإنسان، آية ٢٤.
- (٣٥) سورة الشعراء، آية ١٥١.
- (٣٦) سورة العنكبوت، آية ٨.
  - (٣٧) سورة النساء، آية ٦٩.
- (٣٨) سورة الأنبياء، آية ٧١.
- ( ٣٩) سورة آل عمران، آية ١٣٢.
  - (٤٠) سورة النساء، آية ٥٩.
- (٤١) سورة آل عمران، آية ١١٠.
  - (٤٢) سورة لقمان، آية ٢٠.
  - (٤٣) سورة الملك، آية ١٥.
- (٤٤) سورة البقرة، آية ١٦٨ ١٧٣.
- (٤٥) سورة الأنعام، آية ١٣٨ ١٤٢.
  - (٤٦) سورة الأنعام، آية ١٤٠.
  - (٤٧) سورة البقرة، آية ١٦٨.
  - (٤٨) سورة البقرة، آية ٢٠٨.
  - (٤٩) سورة البقرة، آية ١٦٩. (٥٠) المحمد الدرسية من هذه الق
- (٥٠) المرجع المدرسي، من هدي القرآن ، ج١، ص٣٠٩.
  - (٥١) سورة الناس، آية ٤ ٥.
  - (٥٢) سورة الأنعام، آية ١٢١. (٥٣) سورة الأنعام، آية ١٤٢.
  - ( ٥٤ ) سورة البقرة، آية ١٧٤.
  - ٥٠) سوره البقرة، آية ١٧٢.
  - (٥٥) سورة البقرة، آية ١٧٢. (٥٦) سورة البقرة، آية ١٧٣.
  - (٥٧) سورة البقرة، آية ١٧٤.
  - ( ۵۸ ) سورة البقرة، آية ۱۷۰.
  - (٥٩) سورة الأعراف، آية ١٥٧.

- (٨٦) سبورة البقرة، آية ١٢٢ ١٢٣.
  - ( ٨٧ ) سورة البقرة، آية ٤٨.
  - ( ٨٨ ) سورة الأعراف، آية ١٢٧.
  - ( ٨٩ ) سورة الأعراف، آية ١٢٨.
  - (٩٠) سورة الأعراف، آية ١٢٩.
    - (٩١) سورة يونس، آية ٨٣.
    - (٩٢) سورة البقرة، آية ٢١٤.
  - (٩٣) سورة الأعراف، آية ١٢٩.
- (٩٤) سورة الأعراف، آية ١٣٨ ١٤٢.
  - (٩٥) سورة البقرة، آية ٤٨.
    - (٩٦) سورة الحج، آية ٥.
  - (٩٧) سورة الأعراف، آية ٥٤.
- (٩٨) سورة الأعراف، آية ١٢١ ١٢٤.
  - (٩٩) سورة الأعراف، آية ١٢٥.
  - (١٠٠) سورة الأعراف، آية ١٢٦.
- (١٠١) سورة الأعراف، آية ١٢٧ ١٢٨.
  - (١٠٢) سورة الأعراف، آية ١٣٧.
  - (١٠٣) سورة الأعراف، آية ١٢٩.
  - (١٠٤) سورة الأعراف، آية ١٢٧.
  - (١٠٥) سورة الأعراف، آية ١٢٩.
  - (١٠٦) سورة الشعراء، آية ٦١ ٦٢.
    - (١٠٧) سورة البقرة، آية ٥٠.
      - (۱۰۸) سورة يونس، آية ۹۲.
    - (۱۰۹) سورة يونس، آية ۹۰ ۹۱.
    - (١١٠) سورة آل عمران، آية ١٢٥.
      - (١١١) سورة الأعراف، آية ١٣٧.

- (٦٠) الإمام الشيرازي قَدُّن ، الحريات، ص٢٦٣.
  - (٦١) سورة البقرة, آية ١٩٠.
  - (٦٢) سورة النساء، آية ٩٧ ٩٩.
    - (٦٣) سورة النساء، آية ١٤٨.
    - (٦٤) سورة الشورى، آية ٣٩.
    - (٦٥) سورة النساء، آية ٧٥.
    - (٦٦) سورة النساء، آية ٧٥.
    - (٦٧) سورة البقرة، آية ١١١.
  - (٦٨) سورة البقرة، آية ٨٠ ٨١.
    - ( ٦٩ ) سورة المائدة، آية ١٨.
    - ( ٧٠ ) سورة آل عمران، آية ٧٥.
  - (٧١) سورة البقرة، آية ١٣٣ ١٣٤.
    - (٧٢) سورة البقرة، آية ١٤٠.
- (٧٣) فقد أثبت القرآن فكرة الشفاعة في صورتها الإيجابية ودعمها.
  - ( ٧٤ ) سورة البقرة، آية ٨٠ ٨١.
    - (٧٥) سورة البقرة، آية ١١١.
    - (٧٦) سورة البقرة، آية ١٢٢.
    - ( ٧٧ ) سورة البقرة، آية ٤٨.
    - (٧٨) سورة البقرة، آية ٤٩.
    - ( ٧٩ ) سورة المؤمنون، آية ٤٧.
      - ( ٨٠ ) سورة الشعراء، آية ٢٢.
      - ( ٨١ ) سورة الشعراء، آية ٢٩.
  - (۸۲) سورة النازعات، آية ۲۳ ۲٤.
    - ( ٨٣ ) سورة الشعراء، آية ٢٩.
    - ( ٨٤ ) سورة البقرة، آية ٤٩.
    - ( ٨٥ ) سورة إبراهيم، آية ٥.



### دراسات إسلامية فكرية

# • المدرسة التفكيكية.. والتأصيل للعقل الشيعي

•• الشيخ زكريا داوود\*

نشط الفكر الفلسفي في بداية القرن الحادي عشر الهجري على يد آخر أكبر فلاسفة المسلمين، صدر الدين محمد بن إبراهيم الشيرازي (ت ١٠٥٠هـ/١٦٤٠م) المعروف بالملا صدر أو صدر المتألهين، فقد أحيا الفكر الفلسفي بعد أن كاد يصبح أثراً بعد عين، وألف كتابه (الحكمة المتعالية في الأسفار العقلية الأربعة) والذي يعد موسوعة فلسفية متكاملة، وقد سعى مؤلفه من خلال تعمقه في آثار الفلسفة الإشراقية والمشائية وتمرسه في علوم أهل الكشف وإلمامه بالمأثورات الواردة في الشريعة المحمدية الحقة، والسير في أفكار الإفلاطونيين الجدد منهم والقدماء، والإحاطة بجميع الأفكار والمشارب، أن يؤسس طريقة جديدة راجحة ومتقدمة على كل التيارات والمذاهب الفلسفية، حيث استطاعت هذه المدرسة أن تهضم الأفكار العميقة للشيخ الرئيس ولأتباع المدرسة المشائية وآراء الإفلاطونيين الجدد، والرؤى المعروفة بدقتها وعمقها، مضافاً إلى أفكار الحكماء والإشراقيين، وتتمثلها وتستوعبها بتمامها(١).

ومع نمو هذا التيار الفلسفي واستحكام مبانيه وتكامل أطروحته وتظاهره بالتسليم والأخذ من منابع الوحي، إلا أنه بدأت تنمو معه ردة فعل قوية ومعارضة رفضت كل تلك الأسس والأفكار التي بشرت بها مدرسة الملا صدرا، وقد تمثلت ردة الفعل من خلال الاتجاه نحو التأصيل للفكر والمعارف الشيعية من خلال التأسيس لعمل موسوعي يتجه نحو تدوين جديد للنص الدينى، وتمثلت المعارضة في مدرسة الفقه واستظلت بأكبر مؤسسة معرفية

<sup>\*</sup> عالم دين وباحث، رئيس التحرير، السعودية.

في الدولة الصفوية.

وقاد تلك المعارضة فقيهان من أكثر الفقهاء نفوذاً في مؤسسة الدولة، والذين سوف يصبحان أكثر نفوذاً في التأسيس لصحوة معرفية راديكالية، وسوف يكتب لجهودهما أن تكون أكثر تأثيراً في بناء العقل الشيعي، وكان الفقيه الأول هو المحدث محمد بن الحسن المعروف بالحر العاملي (١٠٣٣-١١٠٤هـ) الذي أنتجت جهوده تدشين موسوعة حديثية أصبحت فيما بعد من أهم موسوعات الحديث عند فقهاء الشيعة في اعتمادهم عليها عند القيام بعملية الاستنباط للحكم الشرعي، وقد حملت الموسوعة اسماً له دلالته المهمة في الحرب على الفكر الفلسفي حيث سمى تلك الموسوعة التي وقعت في ثلاثين مجلداً (تفصيل وسائل الشيعة إلى تحصيل مسائل الشريعة)، كما ألف كتاباً يمكن وضعه في سياق الحرب على الأفكار الفلسفية والصوفية التي تلبست واتكأت على بعض مقولات الفلسفة، وقد سمى كتابه بـ (رسالة الاثني عشرية في الرد على الصوفية).

أما الفقيه الآخر الذي كان أكثر سطوة وقوة ونفوذاً في السلطة وفي المجتمع الإيراني، فهو العلامة المحدث الشيخ محمد باقر المجلسي (١٠٣٧-١١١١هـ/١٦٢٧م) الذي كان شيخ الإسلام في الدولة الصفوية، وقد أفاد من موقعه هذا في التدشين لثاني عمل موسوعي في القرن الثاني عشر للهجرة النبوية، وأصبحت هذه الموسوعة أكبر كتاب جمع فيه روايات وأحاديث الرسول الأكرم عيالي وأهل بيته المنهي وأحديث بلغ أكثر من مائة وعشرة مجلدات، وقد سماه (بحار الأنوار الجامعة لدرر الأئمة الأطهار).

ويقول العلامة المجلسي بعد أن يذكر اسم كتابه: «فأرجو من فضله سبحانه على عبده الراجي رحمته وامتنانه أن يكون كتابي هذا إلى قيام قائم آل محمد (عليهم الصلاة والسلام والتحية والإكرام) مرجعاً للأفاضل الكرام، ومصدراً لكل من طلب علوم الأئمة الأعلام، ومرغما للملاحدة اللئام»(۲).

وفي المقطع الأخير من النص يتبدى واضحاً الهاجس الذي دفع بالمجلسي لتأليف كتابه، وهو يأتي في سياق الدفاع عن علوم الأئمة الأطهار للله من خلال رد أفكار الملاحدة اللئام وتفنيد شبهاتهم، وفي نص آخر يوضح فيه المجلسي الحالة الثقافية السائدة، وتبيين إلى أين تتجه حركة الفكر، حيث مال الناس عن علوم أهل البيت لله مما أبعدهم عن الهداية والرشاد: ولما رأيت الزمان في غاية الفساد ووجدت أكثر أهلها حائدين عما يؤدي إلى الرشاد، خشيت أن ترجع عما قليل إلى ما كانت عليه من النسيان والهجران، وخفت أن يتطرق إليها التشتت، لعدم مساعدة الدهر الخوان، ومع ذلك كانت الأخبار المتعلقة بكل مقصد منها متفرقاً في الأبواب، متبدداً في الفصول، قلما يتيسر لأحد العثور على جميع الأخبار المتعلقة بمقصد من المقاصد منها، ولعل هذا أيضاً كان أحد أسباب تركها، وقلة رغبة الناس في ضبطها (٢).

وتواصلت مسيرة الفقهاء المناهضة للفكر الفلسفي وبلغت ذروتها على يد المدرسة الإخبارية وبالأخص عند اثنين من المحدثين اللذين لا زالت أفكارهما تفرض حضورها على النتاج الفقهي والأصولي لمدرسة الوحي والإمامة، وهما المحدث محمد أمين الاسترآبادي (ت ١٠٣٣هـ)، الذي سعى إلى تقويض أسس الاستدلال المنطقي ورفض مدخليتها في عملية فهم الحكم الشرعي واستنباطه، وأسس لمنهج وصف بعضه بالجدة والحداثة والثورية أيضاً، وقد جمع آراءه في كتاب أسماه (الفوائد المدنية).

أما الفقيه الآخر الذي سار على نهج سلفه فهو المحدث الشيخ يوسف البحراني (١١٠٠-١١٨٦هـ/١٩٠٥) الذي يعد رائد مدرسة إخبارية معتدلة، وقد قام المحدث البحراني تشربت يجهد كبير في مجال تنقية الفكر الأصولي من الأبنية الأرسطوقراطية التي تسربت إليه، وقد بيَّن في مقدمات كتابه منهجه في تحليل النصوص واستنباط الأحكام الشرعية، وقد جاء كتابه الذي سماه (الحدائق الناضرة في أحكام العترة الطاهرة)، موسوعة فقهية حديثية فكرية رائعة، وأبدع في كتابه وأتى بالكثير من النظرات التي أثرت فيما بعد على حركة الفقه الشيعي، ولعل أبرز المؤثرات التي حدثت في حياته هو التأثير في محمد باقر بن محمد أكمل المعروف بالوحيد البهبهاني (١١٠٨هـ/١٠٠١هـ/١٧٩١م)، والذي كان رائد المدرسة الفقهية الأصولية حيث خفف من نزعة التوجه نحو علم الأصول وزيادة الاهتمام بروايات أهل البيت المنظرة.

كان هذا التوجه نحو تأسيس الفقه بعيداً عن مؤثرات علم المنطق والفلسفة، يرافقه تيار معرفي آخر كان أبطاله مجموعة من الفقهاء الذين كانت مبرراتهم كما سوف نرى هي مبررات المدرسة الإخبارية ذاتها، لكن بالطبع هناك الكثير من الفروقات، وكانت ذروة نقد الفكر الفلسفي قد تبلورت فيما بعد فيما عرف بالمدرسة التفكيكية والتي كان قادتها فلاسفة وعرفاء اكتشفوا عقم المناهج الفلسفية، وفيما يلي سوف نبحث في أسس وأصول ورجالات تلك المدرسة ثم نتعرف على أبرز المؤاخذات على هذا الفكر الذي بدأ يفرض حضوره واحترامه في حركة الفكر الديني والفلسفي الإسلامي المعاصر.

### نظرة تاريخية على المدرسة ومراحل تطورها

التفكيك في اللغة بمعنى الفرز والفصل والتنقية، وجعل الشيء خالصاً، ومدرسة التفكيك هي مدرسة تُعنى بضرورة التفكيك بين ثلاثة مسالك معرفية في تاريخ الفكر الإنسانى وهى:

- ١- المسلك القرآني.
- ٢- السلك العرفاني.
- ٣- السلك الفلسفى.

تهدف هذه المدرسة أساساً إلى فهم المعارف القرآنية فهماً خالصاً ونقياً بعيداً عن عملية التأويل والمزج بينها وبين الأفكار والمذاهب والنحل الأخرى، وكذلك بعيداً عن التفسير بالرأي وعن محاولات التحميل والإسقاط كي تبقى حقائق الوحي وأسس ومنطلقات (العلم الصحيح) نقية ومصونة لا تعكر صفوها معطيات الفكر الإنساني ولا يشوبها الذوق الإنساني.

وبالطبع تختلف مدرسة التفكيك هذه عن المدرسة المنسوبة إلى جاك دريدا ( ١٩٣٠ - ٢٠٠٤م)، الفيلسوف الفرنسي من أصل جزائري، رائد مدرسة تفكيك النص (تفكيك البناء)، أشهر فيلسوف في العصر الحديث، فليس هناك صلة بين المدرستين، بل وتختلف هذه المدرسة كثيراً عن مدرسة دريدا، إذ يسعى دريدا إلى تفكيك النص الأدبي ليصل إلى نتيجة أن النص كل نص يتشظى فهمه بعدد قارئيه، فليس للنص الأدبي أي معنى محدد، إلى درجة اعتبر أن النص لا يمكن فهمه حتى لمبدعه وكاتبه.

ومع أن هذه المدرسة بما تحمل من هموم وتطلعات وأصول فكرية ليست حديثة أو وليدة العصر الراهن إلا أن التسمية بالتفكيك جاءت لأول مرة على لسان الحكيمي أحد رواد هذه المدرسة، وقد أبرز في كتابه الذي وضعه للتعريف بالمعالم العامة لهذه المدرسة الكثير من الأفكار المهمة التي لا بد من دراستها والتأمل في محتواها لأنها ستشكل منعطفاً مهماً في حركة التأصيل للفكر الإسلامي في العصر الراهن.

تعتقد مدرسة التفكيك أن متبنياتها ليست حديثة وإنما تمتد وتبدأ كمنهج مع نزول النص الديني الأول، القرآن الكريم الذي أسس لمنعطف جديد للبشرية، ولأهمية المرحلة فإن القرآن بدأ التبشير بقطيعة تامة مع الأساطير والأفكار البشرية التي يغلب عليها طابع الوثنية والكفر، مع كونها مغلفة بالكثير من الأساطير والخرافات، ولا يمكن لدين يسعى لإحداث نهضة وتغيير جذري أن يعتمد على ما كان سائداً من أفكار ومنظومات معرفية تشكلت بعيداً عن هدى الوحي.

ومن هنا كان لا بد لهذا المنهج أن يبسط نفوذه في العقلية التي يريد تحديثها وتجديد مرئياتها لتكون عوناً سليماً وصحيحاً في إحداث النهضة الحضارية، لذا فإن مدرسة التفكيك مدرسة عريقة وتعود في نشأتها إلى صدر الإسلام، أي أن الاعتقاد بأن حقائق الدين القويم والمعرفة الصحيحة هي نفسها التي وردت في القرآن الكريم، وتم بيانها على يد الرسول عَنْ ومن بعده أوصيائه -وهم حملة علمه- وأنها حقائق وتعاليم مطابقة للواقع، وهي أفضل وأسمى مما قاله الأخرون -وحتى الأديان السماوية الأخرى- ولا حاجة لها لأي فكر آخر، وتتسم بالاستغناء والاكتفاء الذاتي والقدرة على تلبية كافة المتطلبات المعرفية للإنسان.

وهذه العقيدة تحمل نفس ذلك التيار الإيمانى القوي بالوحى والكتاب والسنة عبر

التاريخ الإسلامي منذ صدر الإسلام وحتى الوقت العاضر، إذ كان أصحاب المعرفة من صحابة الرسول على ومن بعدهم أصحاب الأئمة الملى والكثير من العلماء الكبار على امتداد العصور الإسلامية وحتى العصر الحالي يحملون هذا المبدأ العقائدي والمعرفي نفسه ويعتبرونه هو أساس الدين ـ في جانب المعرفة ـ وهو كذلك في الواقع (٥٠).

وبالتأكيد أن الكثير من الفقهاء كان يتبى هذا المنهج في علاقته مع العلوم الوحيانية والعلوم البشرية، وقد تبدى هذا المنهج بشكل واضح عند المحدثين، وأخذ به أغلب فقهاء الشيعة، وكان هذا الأمر سبباً لحرب كلامية بين مدرسة الفقه التي اعتمدت على النص وبين مدرسة العقل التي اعتمدت طرقاً عقلية ورجعت لآليات من خارج المنظومة المعرفية الإسلامية لفهم أحكام الدين في فروعه وأصوله، وقد كان رواج التيار الفلسفي أحد الأسباب المهمة في تقوية الاتجاه نحو تأصيل المعرفة الدينية، والتي كان أحد تجلياتها الرجوع للنص الديني الموحى والمفسير للوحي، ولو رجعنا لأبرز محدث في القرن الرابع وصاحب أول موسوعة حديثية لدى الشيعة الإمامية، لرأيناه يعد نمو التوجه نحو تيار الفلسفة أحد الأسباب المهمة التي دعته لجمع أحاديث الأئمة لللي وإبراز ما فيها من معارف تغني البشرية وتجيب عن كل الأسئلة المعرفية التي احتار في الإجابة عنها العقل الفلسفي الذي لم يقدم سوى تجديد آليات الفلسفة اليونانية التي كان الطابع الوثني لأصولها واضحاً.

يقول المحدث الشيخ محمد يعقوب الكليني (ت ٣٢٩هـ/ ٩٤١م) في مقدمة كتابه عند ذكر الأسباب التي دعته لتأليف كتابه: «فهمت يا أخي ما شكوت من اصطلاح أهل دهرنا على الجهالة وتوازرهم وسعيهم في عمارة طرقها، ومباينتهم العلم وأهله، حتى كاد العلم معهم أن يأزر كله وينقطع مواده، لما قد رضوا أن يستندوا إلى الجهل، ويضيعوا العلم وأهله، وسألت: هل يسع الناس المقام على الجهالة والتدين بغير علم، إذا كانوا داخلين في الدين، مقرين بجميع أموره على جهة الاستحسان، والنشوء عليه، والتقليد للآباء، والأسلاف والكبراء، والاتكال على عقولهم في دقيق الأشياء وجليلها» (١).

ثم يقول في مقطع آخر:

ولهذه العلة انبثقت على أهل دهرنا بثوق هذه الأديان الفاسدة، والمذاهب المستشنعة التي قد استوفت شرائط الكفر والشرك كلها، وذلك بتوفيق الله تعالى وخذلانه، فمن أراد الله توفيقه وأن يكون إيمانه ثابتاً (مستقراً)، سبب له الأسباب التي تؤديه إلى أن يأخذ دينه من كتاب الله وسنة نبيه على المسلم ويقين وبصيرة، فذاك أثبت في دينه من الجبال الرواسي، ومن أراد الله خذلانه وأن يكون دينه معاراً (مستودعاً) - نعوذ بالله منه سبب له أسباب الاستحسان والتقليد والتأويل من غير علم وبصيرة، فذاك في المشيئة إن شاء الله تبارك وتعالى أتم إيمانه (۱).

من خلال هذا العرض السريع يمكن القول: إن التيار السائد في المنظومة المعرفية

لمدرسة الوحي والإمامة هو الرافض لمعطيات الفلسفة اليونانية والداعي للرجوع في تحصيل المعرفة وبالأخص الدينية للقرآن الكريم والسنة المروية عن الرسول على والأئمة الطاهرين ولم تكن الفلسفة تحظى بالقبول بشكل كامل أبداً، مع أنها واصلت مسيرتها عند قسم من فقهاء الشيعة الذين اشتغلوا ببحوثها وقاموا بتدريسها وشرحها وفي أحيان عديدة تجديدها، كما رأينا ذلك عند صدر الدين الشيرازي، وقبله عند محمد باقر بن المير الحسيني الاسترآبادي والمعروف بالمحقق الميرداماد (١٠٤١هـ/١٦٣١م)، وعند محمد بن الحسن المعروف بالمحقق الخواجة نصير الدين الطوسي (ت٢٧٦هـ/١٢٧٣م)، إلا أنها لم تشكل أبداً التيار السائد في التفكير والمعرفة الدينية.

## المؤسس.. ورواد مدرسة التفكيك

ومع أن التيار السائد في الحوزة العلمية هو الداعي للرجوع للنص بعيداً عن مؤثرات الفلسفة وآلياتها، إلا أن تيار مدرسة التفكيك لم يتبلور كمدرسة فكرية ذات أسس منهجية واضحة إلا في بداية القرن الرابع عشر للهجرة، حيث تأسست في خراسان مدرسة نشطت بشكل كبير وبدأت معالمها تتضح وخياراتها تتبلور مع مجيء المؤسس الميرزا مهدي الأصفهاني بعد الأصفهاني تلامنته الذين أخذوا المعارف منه وتلقوا أصول العقائد والحكمة عنده، وهم كثيرون لكن أبرزهم:

١- آية الله الشيخ مجتبى القزويني (١٣١٨-١٣٨٦هـ/١٩٠٠-١٩٦٦م)، وأبرز مؤلفاته التي ضمَّن فيها فكر ورؤى مدرسة التفكيك والذي يعد أحد أهم كتب المدرسة هو (بيان الفرقان)، وهو كتاب من خمسة مجلدات.

7- آية الله السيد محمد كاظم المدرسي (ت ١٤١٤هـ/١٩٩٨م) فقيه عارف وهو أحد تلامذة الميرزا الأصفهاني البارزين، ألف كتاباً مهماً يندرج ضمن الكتب المنهجية لمدرسة التفكيك أسماه (بحوث في العلم)، كما أنه سعى بكل جد لتربية جيل من الفقهاء يحمل رسالة وفكر المدرسة، وبالفعل ربى أهم شخصية وأبرز فقيه وصل بالمدرسة إلى كمالها ونضوجها، وهو الفقيه آية الله العظمى المرجع الديني السيد محمد تقي المدرسي (دام ظله) والذي يمكننا أن نعده صاحب مدرسة فكرية متميزة، وسوف نفرد دراسة خاصة لبحث أرائه كما هي في كتبه كالمنطق الإسلامي أصوله ومناهجه، والعرفان الإسلامي بين نظريات البشر وبصائر الوحي، والفكر الإسلامي مواجهة حضارية، ومبادئ الحكمة، والتشريع الإسلامي أصوله ومناهجه، وغيرها من الكتب التي توضحت فيها المعرفة الدينية من خلال نظرية تفكيك المعرفة.

٣- آية الله الميرزا حسن علي مرواريد (١٣٢٩-١٤٢٥هـ/١٩١١) وهو أحد
 تلامذة الأصفهاني الذين كان لهم دور بارز في حوزة خراسان، حيث قام يتدريس معارف

أهل البيت الله وتخرج عليه العديد من الطلبة والعلماء، وساهم بشكل مباشر في تكريس فكر مدرسة التفكيك في حوزة خراسان حتى أصبح التيار السائد هناك هو تيار مدرسة التفكيك، وجاء كتابه (تنبيهات حول المبدأ والمعاد) ليبرز فيه خلاصة رؤية مدرسة التفكيك حول وجود الله جلت قدرته والبراهين الدالة عليه، وحول الأدلة المثبتة للمعاد، وقد اختار هذين الأمرين لأن الفلسفة البشرية جاءت بالكثير من الأفكار الخاطئة حولهما، كنظرية وحدة الوجود، والقول بالمعاد الروحاني وغيرها.

3- آية الله الشيخ محمد باقر الملكي الميانجي (١٣٢٤هـ/١٩٠٦-١٩٩٨م)، وقد درس عند الاصفهاني الفقه والأصول والمعارف والعلوم الإسلامية، كما درس قبل ذلك عند الشيخ مجتبى القزويني المباحث العقائدية ومعارف أهل البيت للمنظي ودروساً في نقد الفلسفة، وقد ألف الميانجي العديد من الكتب التي يوضح فيها رؤية مدرسة التفكيك أهمها: توحيد الإمامية، ومناهج البيان في تفسير القرآن، وبدائع الكلام في تفسير آيات الأحكام، كما أن لديه تقريرات لدرس أصول الفقه للميرزا الأصفهاني، وتصب هذه الكتب في توضيح منهج مدرسة التفكيك في تنقية المعارف الدينية من الأفكار الفلسفية والعرفانية.

0- آية الله الميرزا الشيخ جواد الطهراني (١٣٢٥-١٤١٠هـ/١٩٠٩-١٩٨٩م)، الذي ركز جهده في الدفاع عن مدرسة التفكيك، كما قام بجهد كبير في نقد مدرسة العرفان من خلال تأليفه القيم: عارف وصوفي چه مي كويند؟ (العارف والصوفي ماذا يقولان؟) إذ يعتبر هذا الكتاب أبرز مؤلفات تلامذة الميرزا الأصفهاني الذي قدَّم فيه نقداً شديداً لمنهج العرفان وما مثلًه هذا المنهج من امتداد للفكر الفلسفي، كما ركز نقده على الفكر الفلسفي من خلال كتابه الآخر (ميزان المطالب) الذي خصصه للبرهنة على أصول الدين من خلال استدعاء النص الديني وتبيان أغلاط الفلاسفة في مباحث التوحيد والنبوة والإمامة والمعاد.

7- آية الله الشيخ علي النمازي الشاهرودي (١٣٣٣-١٤٠٥هـ/١٩١٥م)، وهو فقيه عالم له تحقيقات مهمة في علم الرجال والحديث، وبلغ من الاهتمام بعلم الحديث ومعرفته حتى وصفه أحد الفقهاء المعاصرين بأنه مجلسي زمانه، كما أنه كان ملماً بالفلسفة متضلعاً في بحوثها، ويعد من الشخصيات البارزة على صعيد تطوير ونشر فكر مدرسة التفكيك، أبرز كتبه التي أبرز فيها فكر مدرسة التفكيك هي: (مستدرك سفينة البحار)، و(أبواب رحمت)، خصصه للبحث في أصول الدين، و(تاريخ الفلسفة والتصوف)، وهو كتاب أوضح فيه نظرة مدرسة التفكيك لمنهجي الفلسفة والتصوف، و(رسالة تفويض)، و(رسالة علم غيب إمام)، وغيرها من الكتب الذي سعى من خلالها لإبراز ضرورة تفكيك المعارف الدينية عن المعرفة البشرية.

٧- آية الله الشيخ محمد جواد بن المحسن بن الحسين الخراساني (١٣٣١-١٣٩٧هـ/ ١٩٣١-١٩٩٧م)، وهو أحد شارحي أراء مدرسة التفكيك، وقد منحه أستاذه الأصفهاني

إجازة الاجتهاد، أبرز كتبه التي أوضح فيها آراء مدرسة التفكيك هو (هداية الأمة إلى معارف الأئمة) وقد حمل فيه على الفلسفة والتصوف، واعتبر كتابه هذا أول كتاب من نوعه، حيث شرح فيه فقط مسألة التوحيد وما يتعلق بها من قضايا، لكن ما يلفت النظر أنه يختلف مع كل أقطاب مدرسة التفكيك في مسألة اعتبار المعرفة بالله تعالى فطرية بمعنى كونها مركوزة في فطرة الإنسان، حيث يرفض هذا الرأي ويناقشه، ويسعى لتوجيه الآيات والروايات التي جاءت في تعريف الفطرة والتي استند عليها أقطاب مدرسة التفكيك وغيرها من المدارس الفكرية.

إن الحديث عن تلامذة الأصفهاني له أهمية كبرى إذ تبرز لنا عمق تأثير هذه المدرسة في تكوين العقل الشيعي المعاصر، إذ خرَّجت هذه المدرسة جيلاً من الفقهاء الذين ساهموا بشكل كبير في إعادة توجيه الفكر الديني داخل الحوزة العلمية التي تعتبر المؤثر الأول والأكبر في تشكيل الوعى والفكر الشيعي، وإذا نظرنا لعمق تأثير مدرسة التفكيك فإنه يمكننا القول: إنها أقوى المدارس الفكرية والمعرفية داخل الحوزة العلمية، وأحد الدلائل لذلك هو وصول روادها وحملة فكرها لأعلى مراتب التوجيه داخل الحوزة، ففي العصر الراهن نلحظ أن أكبر شخصية سياسية مؤثرة في إيران والمنطقة عموماً وهو مرشد الجمهورية الإسلامية المرجع الدينى آية الله العظمى السيد على الخامنئى(^) أحد أنصار هذا الفكر ويلاحظ أنه بعد توليه منصب ولاية الفقيه دعم وساهم في نهضة مهمة لحقل الدراسات القرآنية على حساب الفلسفة التي بدأت تتراجع داخل الحوزة، وشخصية أخرى مؤثرة ولها نفوذ واسع داخل الحوزة هو المرجع الديني آية الله العظمي السيد على السيستاني(١) الذي يعد أحد تلامذة الأصفهاني المباشرين ولا زالت آراؤه تفرض حضورها في بحث الخارج الذي يلقيه على طلبته، وفي قم هناك شخصية بارزة على صعيد دراسات البحث الخارج وهو المرجع الديني آية الله العظمى الشيخ حسين وحيد الخراساني(١٠٠) الذي يعد أحد تلامذة الأصفهاني، كما أن أسرة الشيرازي ممثلة في المرجع الديني الكبير آية الله العظمي السيد محمد الحسينى الشيرازي(١١١) وآية الله العظمى المرجع الدينى السيد صادق الشيرازي، هم من أبرز أنصار مدرسة تفكيك المعارف، وهناك الكثير من الشخصيات المهمة التي تؤمن بفكرة التفكيك بين المناهج الثلاثة في المعرفة والتي ترى ضرورة الرجوع لمدرسة الوحي والإمامة لتحصيل المعارف.

# تجربة الأصفهاني ورحلة الانتقال

لم يكن الأصفهاني وهو يتجه نحو تحصيل المعارف الفلسفية والعرفانية يشعر بالطمأنينة وسكون القلب، وكل يوم يمر عليه تزداد التساؤلات ازدحاماً في عقليته، وتتكاثر الإشكاليات المعرفية حتى تصل إلى الذروة، ويقرر أنه آن الأوان للخلاص والانعتاق من كل

التراكمات الفكرية التي بدأت تثقل كاهله وتشل حركة فكرة وتزيده تحيراً، فما كان يفترض أن تؤديه الفلسفة والعرفان من إخراجه من الحيرة والمحنة الفكرية لم يكن يحدث أبداً.

هنا فكر الأصفهاني في الحل والخروج من الأزمة، لكن ذلك الفكر الذي يعتمد على الدليل والبرهان، وتلك المعرفة التي تركز على القلب وحالة الشهود يجرانه إليهما، فهو لم يعرف فكراً يعتمد على المنطق والبرهان إلا ما درسه عند أساطين الفلسفة الذين قاموا بجهد كبير في تكريس مدرسة ملا صدرا عبر شرحها والتدليل على صحتها وصوابية آرائها، وكان النص الديني يطوع ويلوى عنقه حتى يصبح دليلاً ومؤيداً على صوابية المنهج الفلسفي الصدرائي، كما أن منهج العرفان كان يتوسل بمنهج الفلسفة وفي الضمن يستدعي النص الديني ليصحح مكاشفات العارف.

لكن ذلك لم يكن ليثني الأصفهاني عن عزمه ورغبته العارمة في الخروج من الحيرة والانعتاق من كل تلك التراكمات الفكرية، ولم يكن أمامه إلا التوجه نحو سفن النجاة أهل البيت الطاهرين المللي هنا بدأ يتلمس الطريق وبدأ يشعر بقرب المخرج من أزماته الفكرية والمعرفية، لكن أين يتجه؟، بالطبع لم يكن هناك غير رسول الله على وأمير المؤمنين علي ابن أبي طالب على وبنيه الأئمة الطاهرين المللي، لكنه توجه لإمام زمانه الإمام محمد ابن الحسن المهدي على فذهب لمسجد السهلة وهناك بدأ رحلة العودة، ولنلق نظرة على هذه التجربة الروحية الرائدة عبر الاستماع للأصفهاني نفسه كما ينقلها لنا أحد تلامذته وهو الشيخ النمازي الذي يبرز لنا عمق عواطفه تجاه أستاذه ومربيه:

قال مولانا الأستاذ: أفاض لي العلامة النائيني مهمات الفقه والأصول واستفدت منه مدة منفرداً وأول من لحق بنا العلامة السيد جمال الكلپايكاني، ثم بعد مدة لحق بنا واحد بعد واحد حتى صرنا سبعة أفراد من الأوتاد، وتم لنا دورة الفقه والأصول في سبع نفرات وكنا في محضره الشريف إلى أربع عشرة سنة.

وحين بلغ إلى خمس وثلاثين سنة سنه الشريف نال أعلى مراتب الاجتهاد وأجازه العلامة النائيني وغيره أحسن الإجازات، ومما عبر به في إجازته المفصلة التي كتبها النائيني بخطه الشريف في شوال ١٣٣٨ هجري المزينة بخطوط جمع من الأعاظم المراجع الكرام وتكون عندي، قال: العالم العامل والتقي الفاضل العلم العلام والمهذب الهمام ذو القريحة القويمة والسليقة المستقيمة والنظر الصائب والفكر الثاقب عماد العلماء وصفوة الفقهاء الورع التقي والعدل الزكي جناب الآقا ميرزا مهدي الأصفهاني أدام الله تعالى تأييده وبلغه الأماني، إلى أن قال: وحصل له قوة الاستنباط وبلغ رتبة الاجتهاد وجاز له العمل بما يستنبطه من الأحكام .. الخ.

وكان مشتغلاً بتعلم الفلسفة المتعارفة وبلغ أعلى مراتبها قال: لم يطمئن قلبي بنيل الحقائق ولم تسكن نفسى بدرك الدقائق فعطفت وجه قلبى إلى مطالب أهل العرفان فذهبت

إلى أستاذ العرفاء والسالكين السيد أحمد المعروف بالكربلائي في كربلاء وتلمذت عنده حتى نلت معرفة النفس وأعطاني ورقة أمضاها وذكر اسمي مع جماعة بأنهم وصلوا إلى معرفة النفس وتخليتها من البدن، ومع ذلك لم تسكن نفسي إذ رأيت هذه الحقائق والدقائق التي سموها بذلك لا توافق ظواهر الكتاب وبيان العترة ولابد من التأويل والتوجيه.

ووجدت كلتا الطائفتين كسراب بقيعة يحسبه الظمآن ماء حتى إذا جاءه لم يجده شيئاً، فطويت عنهما كشحاً، وتوجهت وتوسلت مجدًّا مكدًّا إلى مسجد السهلة في غير أوانه باكيا متضرعاً متخشعاً إلى صاحب العصر والزمان بي فبان لي الحق وظهر لي أمر الله ببركة مولانا صاحب الزمان بي ووقع نظري في ورقة مكتوبة بخط جلي: طلب المعارف من غيرنا أو طلب الهداية من غيرنا (الشك مني) مساوق لإنكارنا، وعلى ظهرها مكتوب: أقامنى الله وأنا الحجة ابن الحسن.

قال: فتبرأت من الفلسفة والعرفان وألقيت ما كتبت منهما في الشط ووجهت وجهي بكله إلى الكتاب الكريم وآثار العترة الطاهرة فوجدت العلم كله في كتاب الله العزيز وأخبار أهل بيت الرسالة الذين جعلهم الله خُزّاناً لعلمه وتراجمة لوحيه، ورغّب وأكد الرسول بالتمسك بهما، وضمن الهداية للمتمسك بهما(٢٠٠)، فاخترت الفحص عن أخبار أئمة الهدى والبحث عن آثار سادات الورى، فأعطيت النظر فيها حقه وأوفيت التدبر فيها حظه، فلعمري وجدتها سفينة نجاة مشحونة بذخائر السعادات وألفيتها فلكاً مزيناً بالنيرات المنجية من ظلمات الجهالات، ورأيت سبلها لائحة وطرقها واضحة وأعلام الهداية والفلاح على مسالكها مرفوعة.

ووصلت في سلوك شوارعها إلى رياض نضرة وحدائق خضرة مزينة بأزهار كل علم وثمار كل حكمة إلا وفيها صفوها، وثمار كل حكمة إلا وفيها أصلها، والحمد لله الذي هدانا لهذا وما كنا لنهتدي لولا أن هدانا الله.

ثم خرج الأستاذ الأعظم من العراق عازماً إلى إيران فاختار مجاورة الإمام الرؤوف علي بن موسى الرضا للل وشرع في التعليم والتدريس مطالب الفقه والأصول ومعارف القرآن في مدة قريبة من ثلاثين سنة وقوَّم الأفاضل والأكارم بأحسن تقويم وأفاض مطالب الأصول في ثلاث دورات: الأول بنحو المفصل والمبسوط على المرسوم، والثاني في إثبات ما يختاره في ذلك بالأدلة التامة، والثالث مهمات مباحث الأصول التي يتوقف عليها الاستنباط.

وكذلك أجاد فيما أفاد من الفقه ومعارف القرآن وكان ساعياً مجداً في نشر العلوم والمعارف بحيث لم يكن له تعطيل في تمام السنة إلا أياماً قليلة لا تبلغ عشرة أيام كل وقت على حسب ما يقتضيه ويرتضيه، فاستفاد من محضره الشريف الأفاضل والأماثل

حتى بلغ أكثرهم رتبة الاجتهاد في الفقه والأصول والمعارف الإلهية فبلغوا من ذلك أعلاها ووصلوا إلى أسناها، والحمد لله الذي وفقني للتشرف بشرف محضره الشريف والاستفادة من مقامه الكريم مدة تقرب من خمس عشرة سنة، والحمد لله رب العالمين كما هو أهله ولا إله غيره (١٣).

## الأصول الفكرية لمدرسة التفكيك

تعتمد مدرسة التفكيك على التفريق (التفكيك) بين العلوم البشرية التي لا تعتبر معصومة من الخطأ والزلل وبين العلوم الوحيانية التي لا يمكن أن تحيد عن الصواب، ولكي نحدد المنهج المعصوم من الخطأ ومن ثم نجعله ميزاناً تقاس به المعارف الأخرى، تفترض مدرسة التفكيك وجود ثلاثة مناهج معرفية تسعى لبلورة رؤية وإعطاء تصور عن حقول المعرفة العقائدية، وهذه المناهج هي:

- ١- المنهج الفلسفي العقلاني.
- ٢- المنهج العرفاني الكشفي.
- ٣- المنهج الوحياني الإسلامي المعتمد على القرآن الكريم وسنة الرسول عَيْنَا وأهل بيته ( الله على المعتمد على القرآن الكريم وسنة الرسول عَيْنَا وأهل بيته ( الله على الله على المعتمد على ا

إن مدرسة التفكيك بعد أن قامت بدراسة تحليلية لهذه الفلسفة ولهذا العرفان وأجرت عملية تصنيف للنصوص الموجودة، وبعد الوقوف على الجذور والخلفيات التي يستند إليها كل من العرفان والفلسفة، ومع الأخذ بنظر الاعتبار حركة الترجمة التي شهدها العالم الإسلامي آنذاك، وانتقال العلوم اليونانية بفعل هذه الحركة وانضمامها إلى دائرة العلوم الإسلامية هي من سنخ الحضارة الإسلامية أي أنها ولدت في محضن المراكز والحواضر غير الإسلامية، وبالتالي فإن مدرسة التفكيك تنظر إلى الفلسفة الإسلامية في نشوئها وتبلورها على أنها نسجت على منوال الحضارة التي سبقت الإسلام، ونمت وترعرعت في ظل الإسلام واصطبغت بصبغته وخضعت لعملية تنقية وتكرير وإعادة صياغة من قبل الفكرين والفلاسفة والعرفاء المسلمين بما حملوه من ذهنية وقّادة ومبدعة (١٤).

وبما أن الفلسفة والعرفان ليسا علمين خالصين بالنسبة لنشوئهما ومبانيهما، بل هما علمان ممزوجان بما هو من الدين من خلال أسلمة بعض تلك الأصول والمباني التي يعتمدانهما، وما هو مستقى من خارج منظومة المعرفة الدينية، كالفكر اليوناني، أو الفهلوي، أو الهندي، وبما أن هذا الفكر البشري ليس في استطاعته الوصول لمعرفة معصومة وبالأخص في مجال معرفة الأسس العقائدية كمباحث التوحيد والعدل الإلهي والخلق والنبوة والإمامة والمعاد، فإنه من الضروري ألا تُعتمد تلك المناهج، لأن ذلك يؤدي بالضرورة للتيه والضلال عن الحق، لأن الله الخالق أوضح أن طريق فهم تلك القضايا ليست عن طريق

من هنا كان من الضروري للحصول على معرفة نقية صافية صحيحة أن نرجع لمصادر الوحي فقط، ولا بد أن نمارس عملية تفكيك لتلك المعارف والمناهج الممزوجة بضلالات الفكر البشري، كما أنه من الضروري أن نرجع للوحي ولكن دون الاعتماد على تلك المناهج لأن ذلك يكرس التيه والضلال، وعندما نسأل المدرسة التفكيكية عن منهج تنقية وتصفية الفكر البشري وعن الآليات التي نعتمدها للحصول على معرفة نقية خالصة وغير ممزوجة تجيبنا بأن الآليات هي كما يلي:

## ١- تعيين أطر وحدود وضوابط الآراء والحقائق والمعارف:

ما يميز المدرسة التفكيكية هو الانطلاق في تعريف الحقائق من خلال الوحي، إذ تجعل الفيصل في معرفة حقائق الأشياء والمعارف قول المعصوم، وبما أن تعريف الأشياء وضبط حدودها وتعيين مدلولاتها هو المدخل نحو فهمها بشكل صحيح، فإن المفاهيم التي تشكل محور البحث الفلسفي والبرهان العقلي كمفهوم العقل والروح والعلم والخلق، وكل ما يتعلق بمعرفة صفات الله، وقضية الوحي والنبوة ومنصب الولاية لابد من فهمها من خلال من له اختصاص الفهم وهو هنا المعصوم، وبالتالي فإن كل تلك المفاهيم يمكن فهم حقائقها فقط من خلال الرجوع لمن أمر الله بالأخذ منه، وليس للبشر قدرة تكوين معرفة تتسم بالعصمة والبعد عن الهوى ولا تتأثر بمعطيات تربوية أو اجتماعية أو بيئية أو سياسية، وما دام الأمر كذلك فإن الاعتماد على غير المعصوم يعني تعريض النفس لخطر غضب الرب الذي حدد أطر تحصيل تلك المعارف به وحده ومن نصبه وأمر بالرجوع إليه كالأنبياء والأئمة للشخ.

وللاقتراب من هذه الآلية المنهجية لمدرسة التفكيك ومعرفة مدى التزام رواد ومؤسسي هذه المدرسة بها نسلط الضوء على مفهوم العلم من خلال النظر لرأي مدرسة التفكيك والمنهج الفلسفي، لنرى هل هناك فرق بين المنهجين في معرفة الحقائق؟ وهل يمكن أن تختلف الفلسفة ومدرسة التفكيك في فهم مثل هذه القضايا؟ وما هو التأثير الذي يمكن أن يتركه تعريف المنهجين على صحة المعارف عند الإنسان المؤمن بالدين؟.

# علم الله بين منهجين:

من البحوث الأساسية التي اهتمت بها الآيات القرآنية هي مسألة علم الله، لأن بحث ذلك يفتح آفاق كثير من المعارف الدينية حول معرفة الله سبحانه وتعالى، كمسألة القضاء والقدر، والبداء، والنسخ، وهي من أهم المباحث والمعارف الأساسية في تكوين العقيدة الدينية للمسلم، وأي خلل في فهم تلك المعارف يخرج الإنسان عن جادة الصواب ليركسه في الضلال

والتيه عن الدين الحق، لأن الإسلام يتألف من مجموعة معارف مترابطة والخلل في أحدها يؤدي للخلل العام، ومن ثم يوصل الإنسان إلى العديد من الانحرافات الفكرية والسلوكية، ومن الواضح أن النظرة القرآنية لمسألة العلم ترتبط بقضية تربية الإنسان وتعديل ميوله وأفكاره ومن ثم تصحيح مسار حياته بصورة عامة.

وسوف نلاحظ الأهمية الكبرى للبحث في مسألة علم الله سبحانه وتعالى، وأن أحد أسباب الانحراف لدى الفكر البشري كما نشاهده عند بعض الفلاسفة والصوفية حيث قالوا بوحدة الوجود والموجود هو قولهم بوحدة المعلوم والعالم، يقول السبزواري وهو أحد أهم شُراح الفلسفة بعد ملا صدرا في حاشيته على كتاب الشواهد الربوبية:

القائل بالتوحيد إما يقول بكثرة الوجود وكثرة الموجود جميعاً ومع ذلك يعد من الموحدين لكونه متفوهاً بكلمة التوحيد وهذا توحيد العوام، وإما يقول بوحدة الوجود وكثرة الموجود بمعنى المنسوب إلى الوجود، فإن حقيقة الوجود عنده ليس لها أنواع ولا أفراد ولا مراتب ولا أجزاء عقلية وخارجية ولا قيام ولا عروض لها بالنسبة إلى المهية، بل واحدة بسيطة قائمة بذاتها، إنما المهيات منتسبات إلى هذه الحضرة والكثرة فيها لا فيه وهذا قول منسوب إلى ذوق التأله وهو توحيد الخواص وعكسه لم يقل به أحد بل لا يصح، وإما يقول بوحدتهما جميعاً وهو قول الصوفية حيث يقولون ليس في الواقع إلا وجود وموجود واحد.. (١٠٠) وذهب بعضهم إلى نفي العلم عن الله سبحانه وتعالى، لأن العلم بالوجود المتكثر يقتضي الكثرة في الذات الإلهية تعالى الله، وبما أن الله أحدي الذات كما مر والعلم يقتضي لتكثر فلم يكن أمام هؤلاء إلا نفي العلم عنه جلت قدرته.

ويمكننا أن نلاحظ ثلاث نظريات في بحث علم الله سبحانه وتعالى وهي:

١- نظرية إثبات العلم لله بكل شيء سواء كان موجوداً أو معدوماً صغيراً أو كبيراً شريفاً أو وضيعاً، فهو تعالى يحيط علماً بكل شيء، وهذا رأي تذهب إليه مدرسة الوحي والإمامة، وهو الرأى الذي يؤمن به التفكيكيون.

٢- نفي العلم بالوجود المادي، لأنه متكثر خارجاً والعلم بالمتكثر إثبات للكثرة في عين الوحدة، وهو خلاف كونه تعالى صمداً أي لا تركيب في ذاته، كما أن العلم بالحادث المتجدد يعنى العلم بعد الجهل تعالى الله عما يقولون، وهذا رأي بعض الفلاسفة.

٣- العلم بالموجود علم بالذات، أي أن ذاته الوجود، فهو سبحانه مع وحدته وبساطته كل الأشياء، فعلمه بذاته عين علمه بكل شيء، وقد أفادوا ذلك بقولهم: تجلى بذاته لذاته.

### العلم عند مدرسة التفكيك:

تعتبر التعريفات مدخلاً أساسياً لفهم أي قضية وموضوع، وكل خطأ في التعريف يوصل لخطأ في النتائج تتبع أخس المقدمات، وبما أن تعريف العلم هو المدخل

لفهم المقصود من علم الله سبحانه وتعالى، ولمعرفة موضع الخلل في الفهم البشري سوف نسلط الضوء على تعريف العلم بمعناه الكلى، وهو: حضور صورة الشيء عند العقل (١١).

من خلال هذا التعريف وغيره من التعريفات التي زخرت بها كتب الفلاسفة والحكماء يكون العلم عندهم هو الصور المنتزعة من الخارج مجردة عن المادة، فالعلم هو الصور الذهنية التي ينتزعها العقل من الواقع المادي، ويقسمه الفلاسفة إلى حضوري وحصولي، ويقول العلامة الحلي: العلم هو الكشف وهو على قسمين انطباعي وحضوري، والأول ممتنع عليه تعالى فتعين الثاني، ودلائل العلم أربعة:

الأول: الإحكام.

الثاني: التجرد.

الثالث: استناد الأشياء إليه.

الرابع: الاختيار.

أي اختيار الصانع في مخلوقاته دليل على علمه تعالى بها وعلمه تعالى عبارة عن ظهور الأشياء عنده وانكشافها لديه لا بمعنى أنها لم تكن ظاهرة ثم ظهرت بل بمعنى أنها حاضرة لديه غير غائبة عنه(١٧٠).

ومن الطبيعي على مذهب الفلاسفة والحكماء أن تؤدي كثرة المعلوم إلى التكثر في ذات العالم وإن كانت كثرة بالصور المجردة، وهذا التكثر في المخلوق أمر مقبول ومعقول لديهم باعتبار أن الإنسان لا يمتنع عليه التركيب، لكن لما كان الله كما يصفه الفلاسفة بسيط غير مركب، فإن أي كثرة ممتنعة عليه، ومن هنا نفى قسم من الفلاسفة علم الله جلت قدرته، وقد ناقش العلامة الحلي في كتاب (تجريد الاعتقاد) هذا القول وأبطله.

لكن لو رجعنا للآيات القرآنية التي تحدثت عن علم الله سبحانه وتعالى وروايات أهل البيت الله الله لله الله الأقوال باطلة وبعيدة عن الوحي وعن المعرفة الصحيحة لله سبحانه وتعالى.

### آيات العلم:

قال الله تعالى في محكم كتابه العزيز:

- ﴿ وَهُوَ الَّذِي خَلَقَ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضَ بِالْحَقِّ وَيَوْمَ يَقُولُ كُن فَيَكُونُ قَوْلُهُ الْحَقُّ وَلَهُ الْمُلْكُ يَوْمَ يُنْفَخُ فِي الصُّورِ عَالِمُ الْغَيْبِ وَالشَّهَادَةِ وَهُوَ الْحَكِيمُ الْخَبِيرِ ﴾ (١١).

- ﴿ يَعْتَذِرُونَ إِلَيْكُمْ إِذَا رَجَعْتُمْ إِلَيْهِمْ قُل لاَّ تَعْتَذِرُواْ لَن تُؤْمِنَ لَكُمْ قَدْ نَبَّأَنَا اللهُ مِنْ أَخْبَارِكُمْ وَسَيَرَى اللهُ عَمَلَكُمْ وَرَسُولُهُ ثُمَّ تُرَدُّونَ إِلَى عَالِمِ الْغَيْبِ وَالشَّهَادَةِ فَيُنَبِّئُكُم بِمَا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ ﴾ (١١).

- ﴿ وَقَالَ الَّذِينَ كَفَرُوا لاَ تَأْتِينَا السَّاعَةُ قُلْ بَلَى وَرَبِّي لَتَأْتِيَنَّكُمْ عَالِمِ الْغَيْبِ لاَ يَعْزُبُ

عَنْهُ مِثْقَالُ ذَرَّةٍ فِي السَّمَاوَاتِ وَلاَ فِي الْأَرْضِ وَلاَ أَصْغَرُ مِن ذَلِكَ وَلاَ أَكْبَرُ إِلاَ فِي كِتَابٍ مَّبِينِ ﴾ (٢٠).

ُ ۗ ﴿ قُلِ اللهُمَّ فَاطِرَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ عَالِمَ الْغَيْبِ وَالشَّهَادَةِ أَنتَ تَحْكُمُ بَيْنَ عِبَادِكَ فِي مَا كَانُوا فِيهِ يَخْتَلِفُونَ ﴾ (٢١).

- ﴿ هُوَ اللَّهُ الَّذِي لاَ إِلهَ إِلاَّ هُوَ عَالِمُ الْغَيْبِ وَالشَّهَادَةِ هُوَ الرَّحْمَنُ الرَّحِيمُ ﴾ (٣٣).

- ﴿ قُلْ إِنَّ الْمَوْتُ الَّذِي تَفِرُّونَ مِنْهُ فَإِنَّهُ مُلاَقِيكُمْ ثُمَّ ثُرَدُّونَ إِلَى عَالِمِ الْغَيْبِ وَالشَّهَادَةِ فَيُنَبِّكُمْ بَمَا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ ﴾ ("").

- أُوَلاَ يَعْلَمُونَ أَنَّ اللَّهُ يَعْلَمُ مَا يُسِرُّونَ وَمَا يُعْلِنُونَ ﴾ (٢٠).

- ﴿ اللّٰهُ لاَ إِلَهَ إِلاَّ هُوَ الْحَٰيُّ الْقَيُّومُ لاَ تَأْخُذُهُ سِنَةٌ ۚ وَلاَ نَوْمٌ لَّهُ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَمَا فِي السَّمَاوَاتِ وَمَا فِي السَّمَاوَاتِ وَمَا فِي اللَّمَاوَتِ وَمَا خَلْفَهُمْ وَلاَ يُحِيطُونَ بِشَيْءٍ مِّنْ عَلْمِهِ إِلاَّ بِمَا شَاء وَسِعَ كُرْسِيَّهُ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضَ وَلاَ يَؤُودُهُ حِفْظُهُمَا وَهُوَ الْعَلِيُّ الْعَظيمُ ﴾ (٢٥).
- وَهُوَ اللّٰهُ فِي السَّمَاوَاتِ وَفِي الأَرْضِ يَعْلَمُ سِرَّكُمْ وَجَهرَكُمْ وَيَعْلَمُ مَا تَكْسِبُونَ ﴾ (٢٦).
- ﴿ وَعِندَهُ مَفَاتِحُ الْغَيْبِ لاَ يَعْلَمُهَا إِلاَّ هُوَ وَيَعْلَمُ مَا فِي الْبَرِّ وَالْبَحْرِ وَمَا تَسْقُطُ مِن وَرَقَةٍ إِلاَّ يَعْلَمُهَا وَلاَ حَبَّةٍ فِي ظُلُمَاتِ الأَرْضِ وَلاَ رَطْبٍ وَلاَ يَابِسٍ إِلاَّ فِي كِتَابٍ مُّبِينٍ ﴾ (٢٧).

هذه الآيات وما في معناها من الآيات محكمة الدلالة بنفوذ علمه تعالى بجميع ما سواه من دون فرق بين دقيقه وجليله، وجزئياته وكلياته، وحيث أن كل غيب عنده شهادة وكل سر عنده علانية، فلا غيب ولا سر بالنسبة إليه تعالى، والمراد من الغيب ما لم يكن وما لم يوجد وكذلك الأعيان الموجودة التي حجب الله تعالى علمها عن عباده وما جرت سنته الحكيمة بإفاضة العلم بها في ألسنة أوليائه، مثل البرزخ والآخرة وما فيها من الحقائق.

الله سبحانه وتعالى هو العالم بهذه الغيوب في عرض سواء، سواء كان من الحوادث التي لما تكن أو الجزئيات المنقضية المتبدلة المتغيرة، أو التي تحمل كل أنثى وما تغيض الأرحام، أو ما كان في معرض الزيادة والنقصان، أو ما كان بقدر مثقال حبة من خردل فتكن في صخرة أو في السماوات والأرض يأت بها الله ويحصيها تعالى، فهو سبحانه علم وعيان بالغيب بالمعاني التي ذكرناها وكذلك علم وشهادة بالمعدومات التي لن تكون أبداً، أي الفرضيات المستحيلة والمكنة التي ما جرت سنته على إيجادها (٢٨).

# مدرسة الوحي والإمامة وعلم الله:

إن عدم التفريق بين علم الله سبحانه وتعالى وبين كيفية حصول العلم عند البشر جر الفلاسفة إلى تلك الأفكار الخاطئة، فتصوروا أن علم الله يحدث بانتزاع صور الأشياء

من الأعيان الثابتة ومما هو موجود، وقد أشكل عليهم بأن المعدومات لا صور لها فعلى هذا الزعم يكون الله غير عالم بالمعدومات، لكن الآيات القرآنية والروايات الصادرة عن الأئمة لله تنبه إلى ضرورة التفريق بين صفات المخلوق والخالق، وقد مجد الله نفسه بعموم علمه ونفوذه لجميع الغيوب، كما في الآية الثالثة من سورة سبأ، فالآية تحكي أنه تعالى لا يفوت عن علمه شيء، حتى وإن كان مثقال ذرة في السماوات والأرض، فقوله: (عالم الغيب) فهي صفة ونعت للرب، واللام في الغيب للاستغراق، فيعم جميع الغيب، سواء كانت من الأعيان، أو مما لم يخلقه الله تعالى أي مما هو في خانة العدم، أو من الأعراض كأعمال العباد بالجوارح والجوانح من أول الدنيا إلى آخرها وغيرها من الغيوب، كالجزئيات المنقضية المتبدلة من الأعيان والأعراض الغامرة في ظلمة الغيوب.

عن الحسين بن بشار، عن أبي الحسن علي بن موسى الرضا الله الله أنه ألله الله الله الشيء الذي لم يكن أن لو كان كيف كان يكون أو لا يعلم إلا ما يكون؟ فقال: إن الله تعالى هو العالم بالأشياء قبل كون الأشياء، قال الله عز وجل: ﴿ إِنَّا كُنّا نَسْتَنسِخُ مَا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ ﴾ وقال لأهل النار: ﴿ وَلَوْ رُدُّواْ لَعَادُواْ لِمَا نُهُواْ عَنْهُ وَإِنَّهُمْ لَكَاذِبُونَ ﴾ فقد علم الله عز وجل أنه لو ردهم لعادوا لما نهوا عنه ، وقال للملائكة لما قالوا: ﴿ قَالُواْ أَتَجْعَلُ فِيهَا مَن يُفْسِدُ فِيهَا وَيَسْفِكُ الدِّمَاء وَنَحْنُ نُسَبِّحُ بِحَمْدِكَ وَنُقَدِّسُ لَكَ قَالَ إِنِّي أَعْلَمُ مَا لاَ وَيَعْلَمُونَ ﴾ فلم يزل الله عز وجل علمه سابقاً للأشياء قديماً قبل أن يخلقها، فتبارك ربنا وتعالى علواً كبيراً خلق الأشياء وعلمه بها سابق لها كما شاء، كذلك لم يزل ربنا عليماً سميعاً بصيراً (٢٠).

عن عبد الله بن مسكان، قال: سألت أبا عبد الله الله عن الله تبارك وتعالى أكان يعلم المكان قبل أن يخلق المكان، أم علمه عندما خلقه وبعد ما خلقه؟ فقال: تعالى الله، بل لم يزل عالماً بالمكان قبل تكوينه كعلمه به بعدما كونه، وكذلك علمه بجميع الأشياء كعلمه بالمكان.

عن الفضل بن شاذان، قال: سمعت الرضا علي بن موسى المنها، يقول في دعائه: سبحان من خلق الخلق بقدرته، وأتقن ما خلق بحكمته، ووضع كل شيء منه موضعه بعلمه، سبحان من يعلم خائنة الأعين وما تخفي الصدور، وليس كمثله شئ وهو السمع البصير.

عن أبي عبد الله الله الله على الله علم لا جهل فيه، حياة لا موت فيه، نور لا ظلمة فيه.

عن جابر الجعفي، عن أبي جعفر الملي قال: سمعته يقول: إن الله نور لا ظلمة فيه، وعلم لا جهل فيه، وحياة لا موت فيه.

عن ابن سنان، عن جعفر بن محمد، عن أبيه الله قال: إن لله تعالى علماً خاصاً، وعلما عاما، فأما العلم الخاص فالعلم الذي لم يطلع عليه ملائكته المقربين وأنبياءه المرسلين،

وأما علمه العام فإنه علمه الذي أطلع عليه ملائكته المقربين وأنبياء المرسلين، وقد وقع إلينا من رسول الله عَيْنِ (٢٠٠).

قال أمير المؤمنين الملكين الملكنين الملكن الملكنين الملكن الملكنين الملكن المل

## علم الله عند الفلاسفة:

يبحث الميانجي الذي هو أحد منظري مدرسة التفكيك قضية العلم ويورد أدلة مدرسة الوحي والإمامة -وقد مر بعضها كما رأينا- ومن ثم يقوم بشرحها وفهم مدلولاتها ليخرج بنظرة تتسم بالتأصيل والتأسيس الذي يبغي منه التفريق والتفكيك بين منهج الفلسفة ومدرسة التفكيك، وهنا لابد من القيام بعملية استرجاعية ذات بعدين الأول تجاه النص الديني والآخر تجاه الرأي العقلي لأتباع منهج الفلسفة، وسوف نورد بعض مناقشاته وعرضه لتلك الأراء لنعرف من خلال ذلك مدى قرب أي من المنهجين للصحة والسلامة، ولنعرف أسس وآليات التفكيك.

قال الشيخ الرئيس (٣٦٩-٤٢٨هـ/٩٨٠-١٠٣١م): فصل في أن واجب الوجود كيف يعقل الأشياء: فأما كيفية ذلك فلأنه إذا عقل ذاته وعقل أنه مبدأ كل موجود، عقل أوائل الموجودات عنه وما يتولد عنها، ولا شيء من الأشياء يوجد إلا وقد صار من جهة ما واجبا بسببه، وقد بينا هذا، فتكون هذه الأسباب تتأدى بمصادماتها إلى أن توجد عنها الأمور الجزئية، فالأول يعلم الأسباب ومطابقتها فيعلم ضرورة ما تتأدى إليه وما بينها من الأزمنة وما لها من العودات، لأنه ليس يمكن أن يعلم تلك ولا يعلم هذه، فيكون مدركاً للأمور الجزئية من حيث هي كلية.

وقال أيضاً: لا يجوز أن يكون عاقلاً لهذه المتغيرات مع تغيرها من حيث هي متغيرة عقلاً وزماناً متشخصاً بل على نحو آخر نبينه، فإنه لا يجوز أن يكون تارة يعقل منها أنها موجودة غير معدومة وتارة يعقل منها أنها معدومة غير موجودة، ولك واحد من الأمرين صورة عقلية على حدة ولا واحدة من الصورتين تبقى مع الثانية، فيكون واجب الوجود متغير الذات(٢٣).

ويمكن أن نلخص كلام الشيخ الرئيس ابن سينا فيما يتعلق بمسألة علم الله بما يلي:

١- إنه تعالى يعقل ويعلم ذاته.

- ٢- إن علمه تعالى بذاته علم بالصورة.
- ٣- إن علمه بذاته وبالصورة علة للصور.
  - ٤- إن الصور علة للأشياء.
- ٥- إن علمه بالأشياء إنما هو بواسطة الصور وعلمه بالأشياء حصولي وبالصورة حضورى.
- ٦- إن علمه تعالى بالجزئيات الزمانية المتغيرة على سبيل الحكم عند وجود شرائطه (٣٣).

وبعد أن يورد الميانجي تلك الآراء والأقوال لفيلسوف كبير بلغ بالمذهب المشائي أوج كماله، ينقل رأي فيلسوف نهض بمدرسة ملا صدرا وسعى لتبني آرائها ومن ثم يشرع في عملية نقدية دقيقة يبرز من خلالها ما تذهب إليه مدرسة التفكيك، وهنا يتبدى الاختلاف المنهجي واضحاً، وتظهر تلك الروح التأصيلية التي تستنطق النص من خلال عملية واسعة من التحليل والاسترجاع النصي.

أقول: أما فرض علمه تعالى بذاته، فلا محصل له، لأنه سبحانه علم كله وكشف كله بجميع ما سواه، علماً وكشفاً غير متناهية شدة وسعة، والذي كانت نوريته في شدة غير متناهية يتأبى ويتقدس من صدق عنوان المعلومية عليه ولو بعلم نفسه، لأن حقيقيته هي الظاهرية والمظهرية للغير بالذات، لا أقول: إن الشيء الواحد لا يكون عالماً ومعلوماً، حتى يجاب بأن المغايرة الاعتبارية كاف في اعتبار العالمية والمعلومية، بل أقول إن المعلومية مستلزمة للمحاطية ومن نعوت الحقائق المظلمة بذاتها المكشوفة بالعلم، والله تعالى لمكان شدة نوريته وسعة علمه من غير حد ولا نهاية، ولا يعقل فيه جهة خفاء حتى يكون معلوماً ومحاطاً ولو بعلم نفسه، فالتعبير المناسب في المقام هو الظاهر بذاته والمظهر لجميع ما سواه من الحقائق المظلمة.

وأما إن علمه بذاته علم بالصور، فأقول: لا احتياج في علمه تعالى بالصور، إلى العناية المذكورة، أي أن علمه بذاته علم بالصور لأن الصور على فرض وجوده مكشوف للذات.

وأما القول بالصور وأنها أوائل الموجودات وأنها معلومة للذات في مرتبة متأخرة عن الذات، فإنما يفرض أن تكون مع الذات أزلاً وأبداً، لأنها معلولة العلم، والعلم بها فعلي علي متبوع، وهذه الفرضية موهونة من جهات شتى، إلا أن الكلام في المقام من حيث كونها معلومة بالعلم الحضوري فقط دون غيرها من المعلومات، وفي أنه كيف صارت الذات كشفاً لها دون غيرها، وكيف يكون تعالى محتاجاً إلى هذه الصور في العلم بالأشياء؟! وأي احتياج في العلم بالأشياء بهذه الصور ؟! والذي هو كشف تام لا يعقل أن يكون بالعلم الحضوري مشاهداً للصور فقط دون غيرها، فيكون علماً ببعض وجهلاً ببعض آخر، وإن شئت قلت: كشفاً حقيقياً ببعض وكشفاً حصولياً ببعض آخر وحكماً ببعض آخر، فنسبة

العلم الحصولي إليه مع شدة نوريته ومظهريته لكل معلوم خلف واضح، والأمر الأعجب نفي علمه سبحانه بالجزئيات وأن العلم بها إنما يكون بوساطة الكليات (٢٠٠).

## تفكيك النص والمعطيات

## ٢- الأخذ بظواهر النصوص ورفض مطلق التأويل:

من البحوث المهمة التي يتعرض لها الفقهاء ويعتبرونها مدخلاً لفهم النص الديني، هو مبحث الألفاظ، وهو من المباحث المهمة التي يتعرض لها الأصولي والفقيه بما أنه فقيه، أي من زاوية كونها آلة لفهم مدلولات النص ومعرفة ما يريد قوله ذلك النص من أحكام وتشريعات، ويبدأ البحث في الألفاظ في تحقيق حقيقة الوضع وأقسامه كالوضع التعييني والتعيني، وبحث المعنى الحرفي، واستعمال الألفاظ فيما هو الحقيقة والمجاز ودلالة الألفاظ، ومباحث المشتق وغيرها من البحوث التي يدخل بعضها في صميمية معرفة النص.

ولكيلا ندخل في تفاصيل تلك البحوث نورد رأي مدرسة التفكيك فيما يخص دلالة الألفاظ على معانيها، هل هي على نحو الدلالة الواقعية، أي أن الألفاظ تدل على معاني خارجية، أم أن وضع الألفاظ إنما كان على تحو الانتزاعية التصورية، أي أن الألفاظ وضعت لمتصورات ذهنية والألفاظ دلت على تلك المعاني الذهنية بوضع الألفاظ للتعبير عنها.

يقرر الميانجي رأي مدرسة التفكيك في المبحث اللفظي بقوله: إن مفتاح التعليمات في كل قوم هو ألفاظهم في لغاتهم وقد أنسوا بها وعرفوا معانيها، والألفاظ في كل لغة قوم وما هو المتعارف عندهم، موضوعة للخارج، فإن المشهود والمعلوم عندهم هي الأعيان والحقائق الخارجية (٢٠٠).

وبالطبع يمثل هذا رأي أستاذ الميانجي الميرزا الأصفهاني الذي يعتبر التمايز بين الفلسفة والعلوم الإلهية ليس فقط في الأصول والبراهين التي يعتمدها العقل الفلسفي فحسب، بل هو تمايز يغطي مساحة واسعة من الاختلاف بين المنهجين، وفي كتابه (أبواب الهدى) الذي يخصص أغلبه للرد على المقولات الفلسفية يبدأ الباب الأول من كتابه بتدشين قطيعة تامة بين منهجه وما تذهب إليه الفلسفة فيقول:

الباب الأول من أبواب الهدى، وهو باب الأبواب، أنه لا جامع بين العلوم البشرية والعلوم الجديدة الإلهية في شيء من الأشياء حتى في مدخلها وبابها، فإن باب التعليمات هو الألفاظ الحاكية عن المرادات.

والألفاظ في العلوم الإلهية إشارات إلى نفس الحقائق الخارجية سواء كانت من أسماء رب العزة جل شأنه أو التي يشار بها إلى الحقائق النورية $(^{77})$ .

ويلاحظ المنزع الحسي لرائد مدرسة التفكيك، وهي لفته مهمة سوف نرى تجلياتها في غالب الحقول المعرفية التي يتبدى فيها التدشين لنظرية مادية كل ما عدا الخالق جلت قدرته، فالله وحدة في الوجود الذي لا تنطبق عليه قوانين المادة، أما كل ما خلقه الله فبنحو ما يكون محكوماً بتلك القوانين، وسوف نرى الميانجي يصرح بذلك عند تعرضه لحقيقة النفس والعلم والعقل والروح، وهو بعد أن يقرر أصل كون الألفاظ دالة على المعاني الخارجية، يطبق ذلك في بحثه لحقول المعرفة الدينية، وبالأخص الألفاظ التي وردت في النص الديني، فيقول:

فعلى هذا، الألفاظ الواردة في الكتاب والسنة حاكية عن المعاني الخارجية، وإشارات وأمارات إليها أولاً وبالذات -سواء كانت من أسماء رب العزة جل ثناؤه، أو التي يشار بها إلى الحقائق النورية مثل العقل والشعور والعلم والقدرة والحياة، أو التي يشار بها إلى الأمور المظلمة التي من شأنها أن يعلم بالعلم أو إلى ثبوتها وكونها وبقائها- بخلاف المنتحلين للعلوم المصطلحة، فإن الألفاظ عندهم قوالب والمعاني والمرادات هي المتصورات (٢٠٠).

ويشرح الميانجي هذه النظرية من خلال تقسيم الألفاظ التي لها خارج واقعي محسوس، أو ليس واقع محسوس بل هي منتزعة منه، لأنه سوف يواجه إشكالاً مهماً عند بحثه عن الألفاظ التي ليس لها مادة تنال بالحس، ومن ثم تواجه النظرية في تقسيمها المذكور تحدياً حقيقياً لإثبات صحة ما تذهب إليه، فيقول:

فعلى ما ذكرنا، الأعلام الشخصية -مثل زيد وعمرو- موضوعة للخارج بعينه، من حيث إنه شخص خارجي ويقابلها الألفاظ الموضوعة لتلك الأفراد والمصاديق من حيث ذات الجوهر الذي به امتياز هذا النوع من النوع الآخر، مثل إنسان وفرس وحمار، فبالحقيقة ملاك الشخصية لحاظ الشيء بمشخصاته الخارجية، ومع غمض العين عنها يكون اللفظ موضوعاً لهذا النوع المتاز عن غيره (٢٨).

ويولد هذا القول على إطلاقه إشكالات عديدة وكبيرة، أهمها ما تؤول إليه هذه النظرية عند البحث عن الألفاظ التي وضعت للخالق جلت قدرته، كلفظ الجلالة (الله) أو أسمائه الحسنى كالقدير والعظيم والجبار والمتكبر والقاهر والرحيم والرحمن والودود وغيرها، إذ هذه النظرية تقوم على الأركان التالية:

- ١- الوجود المادي الخارجى (الأعيان الخارجية).
- ٢- أو ما يرجع لهذا الوجود المادي (ما يرتبط بالأعيان من عوارض أو غيرها).
  - ٣- الشعور والإحساس بهذا الوجود.
  - ٤- انتزاع المعاني ووضع الألفاظ لتلك المعاني المادية.

وهنا نلحظ أن هذه النظرية تواجه تحدياً كبيراً عند السؤال عن تطبيقها على ما يتعلق بالذات الإلهية من الأسماء والصفات، إذ لا يمكن القول بحال أن الله تعالى

من الأعيان الخارجية التي يمكن أن تنال بالحس، وإذا سقط الركن الأول فلا يمكن أن تصمد هذه النظرية أبداً، لكن الميانجي ليخرج من هذه الإشكالية المهمة يقيد نظريته بهذا الاستثناء، أي أن النظرية فيما يتعلق بالله لا تحتاج إلى تصوره أو الإحاطة به، إذ ليس ذلك في مقدور البشر أصلاً، وما هذه الأسماء والتوصيفات إلا معان وضعت للدلالة عليه، ويقرر ذلك بالقول:

فتحصَّل أن الألفاظ أمارات للخارج -كما أوضحنا- سيما في أسمائه تعالى الحسنى، ضرورة أنه لا معنى لتصوره تعالى كي يمكن وضع اللفظ في مقابل الأمر المتصور، وأما تصوره تعالى بالوجوه والعناوين، فتوصيف له تعالى بما لا يجوز توصيفه سبحانه به، فإنها أمر محدود متصور غير منطبق عليه تعالى، لأنها منتزعة من الخارج والأمر الانتزاعى تابع لمنشأ انتزاعه (٢١).

وكي يدلل الميانجي على ما يذهب إليه، يستدعي النص الديني، ليوضح قضية في غاية الأهمية وهي حقيقة منشأ أسماء الله تعالى، لتكتمل بذلك نظريته وليجيب عن ذلك التساؤل الملح الذي نشعر بأنه لم تكن الإجابة عليه مقنعة، لكنه من خلال هذا الاسترجاع للنص يسد تلك الثغرة التي كادت تطيح بمدخل البحث المعرفي عند مدرسة التفكيك.

روى الكليني عن علي بن إبراهيم، عن أبيه، عن النضر بن سويد، عن هشام بن الحكم أنه سأل أبا عبد الله وللي عن أسماء الله واشتقاقها: الله مما هو مشتق؟ قال، فقال لي: يا هشام الله مشتق من إله والإله يقتضي مألوها والاسم غير المسمى، فمن عبد الاسم دون المعنى فقد كفر ولم يعبد شيئاً، ومن عبد الاسم والمعنى فقد كفر وعبد اثنين، ومن عبد المعنى دون الاسم فذاك التوحيد أفهمت يا هشام؟ قال: فقلت : زدني قال المنه إن لله تسعة وتسعين اسماً فلو كان الاسم هو المسمى لكان كل اسم منها إلها ولكن الله معنى يدل عليه بهذه الأسماء وكلها غيره، يا هشام الخبز اسم للمأكول والماء اسم للمشروب والثوب اسم للملبوس والنار اسم للمحرق أفهمت يا هشام فهماً تدفع به وتناضل به أعدائنا والمتخذين مع الله عز وجل غيره؟ قلت: نعم، قال: فقال: نفعك الله به وثبتك يا هشام، قال هشام فوالله ما قهرنى أحد في التوحيد حتى قمت مقامى هذا (ن؛).

ويعلق الميانجي على هذا النص بقوله: «قد أفاد الله أن لفظ الجلالة -الله ليس اسماً جامداً حاكياً عن الذات بلحاظ استجماعه جميع صفات الكمال، بل هو مثل غيره من أسمائه تعالى الحسنى، متكفل بمعناه الاشتقاقي شأناً خاصاً من شؤونه سبحانه، وهو حيث الإلهية له سبحانه الذي هو من أَجَلِّ شؤونه، وكل شؤونه جليلة».

ثم أفاد الله أن الاسم غير المسمى، والمسمى والمعنى هو الله -أي الذات المقدسة- وهذه الأسماء كلها تعبير عن الذات في مقام التمجيد والثناء والدعاء، وتحميد وتقديس، وفي مقام الإفهام والدعوة إلى الله(١٤).

والأمر المهم الذي ذكره الميانجي هنا هو أن هذه الألفاظ دالة على معنى الذات الإلهية ولكن ليس من حيث توصيفها التام لله سبحانه، وإنما هي ألفاظ وضعت للدلالة عليه والإشارة إليه، فبما أن الله سبحانه لا تحيط به الأوهام ولا تدركه العقول فلا يمكن أن نضع نحن من أنفسنا أسماء له تعالى، وبالتالي فإن مهمة التوصيف والتسمية موكولة إليه تعالى، وهو قد عرف نفسه بهذه الأسماء لندعوه ونبتهل إليه ونحمده ونشكره ونقدسه.

وعندما يقرر الميانجي كون الألفاظ إشارة إلى معانٍ حقيقية خارجية فإنه بذلك يؤسس لأصل مهم في بحث المعارف الدينية، وهو ضرورة الأخذ بظواهر الألفاظ ونفي مطلق التأويل، وترى مدرسة التفكيك بجميع رموزها أن تحريف الحقائق يبدأ من خلال إطلاق مبدأ تأويل ظواهر الألفاظ، وترى أن منهج الفلسفة والعرفان قد مارسا مبدأ التأويل لتصحيح ما يخالف النص الديني، فالحكيمي بعد أن يعرض مجموعة من النصوص الفلسفية التي مارس فيها كاتبوها مبدأ التأويل يخلص إلى نتيجة مهمة وهي أن الفلسفة لا يمكن صياغة رؤيتها إلا من خلال هذا المبدأ.

إن للتأويل دوراً كبيراً في إيجاد المدارس والاتجاهات الفلسفية ذات الطابع المزجي والتوفيقي، إذ من دون الإفادة من آلية التأويل تضحى عملية صياغة وبلورة مدرسة فكرية من هذا النمط أمراً غير ممكن، ومن هنا وبالذات يمكن أن نقف على الدور الكبير الذي أنيط بالتأويل باعتباره يشكل ضرورة ملحة بالنسبة إلى الفلسفة في مرحلة التكون والتأسيس نظراً للروافد الفكرية المتعددة التي تصب فيها إلى جانب الآيات القرآنية والأحاديث التي تفيد منها (٢٠٠).

وبعد أن ينبه الحكيمي إلى خطر التأويل يقرر أن مسؤولية مدرسة التفكيك هو تنقية المعرفة الدينية من خلال تسليط الضوء على تلك التأويلات ومعالجتها في أطار عملية التأصيل فيقول: «نعني بالتفكيك هو أن يتصدى علماؤنا ومفكرونا لهذا السيل الجارف من التأويلات ومحاولات المزج والتهجين، والعمل على تأصيل المعرفة القرآنية والحقائق السماوية وعلوم الوحي وتنقيتها وصيانتها من الذوبان» (٢٠٠).

## ٣- الأخذ مباشرة من القرآن والسنة:

تبني مدرسة التفكيك أساس رؤيتها للمعارف على التفريق بينها، ويتجه مبدأ التفكيك ليقرر مبدأ الفصل بين منهج معرفة أصول الدين ومعرفة ما يتعلق بمتغيرات حياة الإنسان، ففي القسم الأول فإنه من الضرورة بمكان تحديد أولويات وآليات ومرجعية معرفية ليس بالضرورة أن تكون مهيمنة على القسم الآخر من المعارف.

ولقطع الصلة تماماً بين التداخل المنهجي والمرجعي في بحث المعارف الدينية الخالصة يؤسس التفكيكيون مقولاتهم على مبدأ التمايز التام بين العلوم الإلهية والعلوم البشرية،

وكما رأينا عند الأصفهاني الذي بدأ كتابه (أبواب الهدى) بالتأسيس لقاعدة الفصل التام، ليس في النظر لنوعية الموضوعات وتعريف الحقائق فحسب، بل يذهب لأكثر من ذلك عندما يقرر الاختلاف والتمايز التام حتى فيما يتعلق بمدخل البحث المعرفي وهو مبحث الألفاظ، ليؤكد على الاختلاف في الأسس وليس فقط في اتجاهات التفكير.

وإذا كان التمايز بين المدرسة التفكيكية والمنهج الفلسفي لهذا الحد، فمن الطبيعي أن تختلف المرجعية الفكرية وتتمايز تماماً عن الفلسفة، وهذا بالضبط ما يؤكد عليه التفكيكيون في كل كتبهم ومؤلفاتهم، لكن هذا الأمر لا يعني في نظر التفكيكيين الانغلاق على معطيات الفكر الفلسفي، بل على العكس تماماً حيث يرى التفكيكيون ضرورة الانفتاح على فضاءات المعرفة البشرية لكونها ضرورية للتأكيد على التمايز والاختلاف، إذ من غير المكن إقرار هذا المبدأ دون معرفة مع من نختلف وفي أي شيء تختلف النظرتان، ولهذا نجد التفكيكيين يتميزون بعمق وسعة الاطلاع على منجزات العقل البشري، بل ومعرفة كبيرة بالأديان والمذاهب المختلفة، كما يلاحظ ذلك في كتاب الشيخ مجتبى القزويني بيان الفرقان.

وبعد التأسيس لمبدأ التمايز التام بين المعرفة البشرية والعلوم الإلهية يقرر الأصفهاني مرجعية الكتاب والسنة لكونهما يمثلان العلوم الحديثة والجديدة المعصومة عن الخطأ والمتمايزة تماماً عن العلوم البشرية القديمة، لكنه يقرر مع هذه المرجعية أمراً طبع كل نتاج التفكيكيين وهو التأكيد على عقلانية النص، وكونه مؤسس على العقل والحكمة، يقول في كتابه الضخم (معارف القرآن) وهو يوضح هذه الحقيقة:

حيث إن القرآن المجيد مؤسس على العلم الإلهي وعلى العقل الذي هو حجة الله تعالى وعلى المعارف الإلهية، فهو حكمة وشفاء وموعظة وقول فصل وبرهان ونور، وحيث إنه يناقض العلوم البشرية ومعارفهم على وجه يظهر به ضلالتهم، فهو علم إلهي ومعارف ربانية، وحيث إنه كذلك فهو مما لا ريب فيه وهو كتاب مبين وآياته بينات ومبينات، وله الحمد كما هو أهله، وحيث إنه تذكرة إلى الحق القدوس العلي العظيم وإلى آياته وعلاماته التي هي أدلة بالذات على العزيز القدوس العلي عن الإدراك والمفهومية والمعقولية، بل أدلة على العظيم الذي هو الدال بالدليل تعالى شأنه بذلك، فقال عز من قائل: ﴿ وَلَقَدْ جِئْنَاهُم على العظيم الذي هو الدال بالدليل تعالى شأنه بذلك، فقال عز من قائل: ﴿ وَلَقَدْ جِئْنَاهُم لِكِتَابٍ فَصَّالْنَاهُ عَلَى عِلْمٍ هُدًى وَرَحْمَةً لِّقُوْمٍ يُؤْمِنُونَ \* هَلْ يَنظُرُونَ إِلاَّ تَأْوِيلَهُ يَوْمَ يَأْتِي

وبما أن القرآن الكريم مؤسس على العقل فإنه يكون بذلك أحد البراهين على حجيته ودليليته، إذ لا يمكن القول: إن إثبات حجية القرآن تعتمد على القرآن للزومه إلى الدور، الذي هو واضح البطلان، ويوضح هذا المبدأ آية الله الميرزا الشيخ حسن علي مرواريد في كتابه (تنبيهات حول المبدأ والمعاد) بقوله: لا بد في إثبات كل أمر من حجة وبرهان، كما تشير إليه الآيات الكريمة التالية:

- ﴿ قُلْ هَاتُواْ بُرْهَانَكُمْ إِن كُنتُمْ صَادِقِينَ ﴾.
- ﴿ أَم اتَّخَذُوا مِن دُونِهِ آلِهَةً قُلْ هَاتُوا بُرْهَانَكُمْ ﴾.
- ﴿ وَمَن يَدْءُ مَعَ اللَّهِ إِلَهًا آخَرَ لاَ بُرْهَانَ لَهُ بِهِ فَإِنَّمَا حِسَابُهُ عِندَ رَبِّهِ ﴾.
  - ﴿ يَا آَيُّهَا النَّاسُ قَدْ جَاءَكُم بُرْهَانٌ مِّن رَّبِّكُمْ ﴾.
  - ﴿ فَذَانِكَ بُرْهَانَانِ مِن رَّبِّكَ إِلَى فِرْعَوْنَ وَمَلَئِهِ ﴾.
  - ﴿ قُلْ فَلِلَّهِ الْحُجَّةُ الْبَالِغَةُ فَلَوْ شَاء لَهَدَاكُمْ أَجْمَعِينَ ﴾.
    - ﴿ وَتِلْكَ حُجَّتُنَا آتَيْنَاهَا إِبْرَاهِيمَ عَلَى قَوْمِهِ ﴾.

وتلك الحجة والبرهان لا بد من أن تكون حجيتها ذاتية أو منتهية إليها، وإلا لزم الدور أو التسلسل، الباطلان، وألا يثبت أمر، فإن إثبات صدق القضية في صغرى البرهان المصطلح أو كبراه الذي يتوقف عليه الإنتاج، إن لم يكن بحجة ذاتية أو منهية إليها، فإما أن ينتهي إلى نفس البرهان ويتوقف عليه فهو الدور، أو فتسلسل (١٠٠).

وعندما نتساءل عن الفرق بين دليل العقل الذي يعتبره التفكيكيون حجة وبرهاناً وبين الأليات العقلية في المنطق الأرسطي، فإن مرواريد يجيب بشكل صريح وواضح أن البرهان والحجة في الآيات المتقدمة هو عبارة عن كل ما يوضح الأمر، ويصح أن يحتج به، سواء كان مؤلفاً من القضايا أم لا، كالعقل والعلم، وكالنبي والإمام، والمعجزة، ومطلق الآيات التكوينية، فلا وجه لحمله على البرهان المصطلح بما له من تفصيل الشرائط.

فمتى قام أحد الأمور المذكورة مما يصح إطلاق الحجة والبرهان بمعناهما اللغوي عليه -وإن كان مجازاً من باب تسمية الجزء باسم الكل، وتسمية السبب باسم المسبب- فإنه يُكتفى به عقلاً وعرفاً، كما عليه السيرة العقلائية حتى من علماء المنطق والفلسفة، فإنهم كثيراً ما يعتمدون في إثبات مرامهم على ما يوضح المطلوب، أي على المنطق الارتكازي، من دون تكلف النظر إلى مباحث المنطق المصطلح (٢١).

ونلاحظ هنا أن مرواريد لم ينف مطلق الاعتماد على المنطق الأرسطي، بل نفى كون الحجة والبرهان فقط هو ما اصطلح عليه بالمنطق الذي يعتمد على آليات عديدة في الاستدلال، لكنه يعتبر تلك الأمور من مرتكزات العقل البشري، وليست من مختصات المنطق الأرسطي، وما كان كذلك فليس في الاعتماد عليه بأس.

لكن الذي يرفضه التفكيكيون هو القول أن فهم النص الديني يحتاج إلى آليات المنطق الأرسطي، إذ يعتبر الأصفهاني هذا الرأي بمثابة هدم لكل أبنية المعارف الدينية، ويؤدي إلى تأويل النص الديني، وخروجه في التفهيم عن طريقة العقلاء مما يؤدي إلى نقض الهدف من بعثة الرسول عليه النص التالي يوضح الاصفهاني هذه الرؤية، التي يشدد على رفضها:

وزعموا أن فهم مرادات الأئمة المنظم متوقف على تعلم العلوم اليونانية، وهذا غير

صحيح لأن حمل ألفاظ الكتاب والسنة على المعاني الاصطلاحية وتوقف هداية البشر على تعلمها بعد بداهة جهل عامة الأمة بتلك الاصطلاحات إلا قليلاً منهم مساوق لخروج كلام الله تعالى وكلام رسوله عليه عن طريقة العقلاء وإحالتهم تكميل الأمة إلى من يعلم الفلسفة اليونانية، وهذا نقض غرض البعثة وهدم آثار النبوة والرسالة، وهو ظلم دونه السيف والسنان (۱۲).

# آليات فهم النص الديني

عندما يرفض الأصفهاني آليات الفلسفة في فهم النص الديني، فإنه لا يترك المسألة دون وضع البديل الذي ينتزعه من النص ذاته، ولعل أهم الأمور التي ركز عليها مؤسسو مدرسة التفكيك هو بناء منهج فهم النص، لأنه كما قال الأصفهاني المدخل لتمايز العلوم الإلهية عن العلوم البشرية، وبالتأكيد يسعى الأصفهاني من خلال ذلك إلى إعادة صياغة وتشكيل العقل الشيعي ليبرز بذلك خصائصه التي أهمها، عدم انفكاك فهم القرآن عن تفسير المعصوم، ومعطيات العقل والعلم النوراني.

يحدد الأصفهاني آليات فهم النص الديني في كتابه (مصباح الهدى) الذي يخصصه لبحث علم أصول الفقه، وهو كتاب يحتاج إلى دراسة وتأمل لفهم رؤية هذه المدرسة بشكل أدق، ففي الأصل الرابع الذي يخصصه لبحث حجية الظواهر يذكر تلك الآليات التي سوف نوردها لنطلع على هاجسه الأكبر وهو ضرورة وضع حدود وضوابط المعرفة الدينية ليظهر بذلك التمايز بينها وبين الفكر الفلسفي، وهذه الآليات هي:

# ١- تجاوز مفاهيم وتعريفات وأصول الفلسفة وعدم إدخالها في فهم النص الديني:

يعتبر الاصفهاني علوم الفلسفة سداً وحجاباً يمنع العقل من الوصول إلى حقائق ومعارف الدين، ويعد إبعاد مفاهيم الفلسفة عن النص الديني من أهم الواجبات التي على الفقيه أن يلتزم بها، فإن من أوجب الواجبات للفقيه بل لمن أراد الاستفادة من الكتاب والسنة من حيث العلوم والمعارف، أو من حيث العقل وأحكامه وما جاء به الرسول على الأحكام، هتك الحجاب المضروب على المعارف والعلوم الإلهية وهو سد عظيم جداً كما أوضحناه بنعمة الله تعالى في (أبواب الهدى) مصنوع من أصول الفلسفة (منه).

# ٢- الرجوع إلى أهل اللغة لفهم معاني وظلال المفردات اللغوية:

عندما يؤكد الأصفهاني على أهمية الرجوع لأهل اللغة، فإنه بذلك ينبه على أمر يدخل في مبحث فهم مرادات الشرع من الألفاظ، وهو بحث أصالة عدم النقل، أو ما يسمى

بأصالة الثبات في اللغة، وهو أصل عقلائي يقوم على أساس ما يخيل لأبناء العرف، نتيجة للتجارب الشخصية – من استقرار اللغة وثباتها، فإن الثبات النسبي، والتطور البطيء للغة يوحي للأفراد الاعتياديين بفكرة عدم تغيرها وتطابق ظواهرها على مر الزمن، وهذا الإيحاء وإن كان خادعاً، ولكنه على أي حال إيحاء عام استقر بموجبه البناء العقلائي على إلغاء احتمال التغيير في الظهور باعتباره حالة استثنائية، نادرة تُنفى بالأصل، وبإمضاء الشارع للبناء المذكور نثبت شرعية أصالة عدم النقل، أو أصالة الثبات، ولا يعني الإمضاء تصويب الشارع للإيحاء المذكور، وإنما يعني من الناحية التشريعية جعله احتمال التطابق حجة ما لم يقم دليل على خلافه.

ولا شك أيضاً في أن المتشرعة الذين عاصروا المعصومين خلال أجيال عديدة طيلة قرنين ونصف من الزمان، كانت سيرتهم على العمل بأصالة عدم النقل، وعلى الاستناد في أواسط هذه الفترة وأواخرها إلى ما يرونه من ظواهر الكلام الصادر في بدايات تلك الفترة مع أنها كانت فترة حافلة بمختلف المؤثرات، والتجديدات الاجتماعية، والفكرية التي قد يتغير الظهور بموجبها، ولكن أصالة عدم النقل لا تجري فيما إذا علم بأصل التغير في الظهور أو الوضع (أد).

وهنا يؤكد الأصفهاني أنه لا معنى لأصالة عدم النقل لأن الميزان ما هو المعنى من الألفاظ عند أهل اللغة في زمن الاستعمال لا السابق ولا اللاحق، ولزوم الرجوع في مفهومها التركيبي وظهوره إلى عرف أهل اللغة، ولا إشكال في عدم اختلاف ذلك، لأن تعيين ما هو الظاهر من الكلام بحسب عرف أهل كل لغة أسهل من كل شيء، فإذا أشار المتكلم بالألفاظ إلى المعاني تكون المفاهيم الإفرادية ظاهرة منها، وعند تمامية الكلام وكون المتكلم في مقام الإخبار والإنشاء ينعقد للكلام ظهور من حيث مفهومه التركيبي العرفي ومقصوديته ومراديته من الكلام بالذات وظهوره من الكلام نتيجة حجية الكلام وعلاميته لما هو الظاهر به، نظير ظهور كل ذي آية بآيته وحجية آياته عليه (٥٠).

# ٣- الرجوع إلى المعصوم وحده في فهم القرآن:

القرآن الكريم كتاب هداية ويمثل القمة في كل الحقول المعرفية، ويعتمد في أسلوبه على التعليم وإثارة العقول، فهو يوجه العقل البشري إلى تحصيل المعارف التي تؤهله ليكون خليفة لله، وقد مارس القرآن عبر أسلوبه التوجيهي وخطابه الإرشادي طريقة العرب في التخاطب، فلم يبتكر لغة ينفصل بها عن المحيط، نعم يعد أسلوبه البلاغي ومعارفه من دلائل إعجازه، فلا يستطيع البشر مهما أوتي من قوة وعلم وتقدم أن يأتي ولو بمثل آية من آيات القرآن الكريم، لكنه مع كل ذلك يستعمل آليات اللغة في مفرداتها، ويتميز في أسلوب استخدام تلك المفردات فيضعها في مواقعها الدقيقة جداً، بحيث تعبر كل كلمة عن ظلال

معرفية عميقة ودقيقة من حيث استخدامها وكينونتها التركيبية.

وبما أن القرآن كتاب سماوي وهو موجه لعامة الناس وهو كذلك المعجزة التي تحدى بها المرسِلُ العربَ أن يأتوا بمثله، فإن ذلك يعني أن فهمه في متناول من وُجِّه الخطاب إليهم، إذ لا يمكن أن يأمر القرآن بالتدبر في آياته وفهم معانيه وهو بمثابة السر المغلق، وفي الوقت نفسه لا يمكننا مع إثبات كونه معجزة أن نطلق فهم كل الكتاب لكل الناس، ويرجع السبب في عدم فهم كافة الكتاب لأسباب عديدة وأهمها التالي:

# أنه مؤسس في الكثير من آياته على القرائن المنفصلة:

الكلام عند العقلاء له ظاهر وباطن، لكن العقلاء يقولون بوجوب حمل الكلام على ظاهره، ويسمى هذا بحجية الظواهر، فلو قال زيد من الناس: رأيت أسداً؛ فإن ذلك يحمل على الظاهر وهو كونه يشير إلى الحيوان المفترس، فلا يصح أن نحمل كلامه على غير ذلك إلا إذا وجدت قرينة تصرف مراده عن ظاهره، وهذه القرينة تارة تكون متصلة بالكلام كأن يقول: يقرأ كتاباً، فنعرف أنه أراد رجلاً شجاعاً، وتارة لا تكون هناك قرينة متصلة بالكلام لتفسره وتخرجه عن ظاهره، ولكننا نحتمل وجود القرينة التي تصرف الكلام عن مراده الظاهري، وهنا كي نحكم بالظاهر لابد من البحث عن تلك القرينة.

ونحن عندما نقول: إن القرآن مؤسس على القرينة المنفصلة، فإن ذلك يعني عدم إمكانية حمل الكلام على ظاهره، إذ لابد من البحث حتى يتحصل العلم بعدم وجود قرينة منفصلة تصرفه عن الظاهر، فإذا علمنا بعدم وجود المخصصات أو المقيدات أو عرفنا الناسخ والمنسوخ والمحكم من المتشابه والخاص والعام ففي هذه الحالة يمكننا الحكم بالظاهر، لكن هذه القاعدة ليست مطلقة في كل كلام، بل هي منحصرة في التعليميات والإرشاديات، أما في مسألة الفتيا فإننا نحكم بالظاهر ولا يجب علينا الفحص عن وجود المخصص، لأن الفتيا مؤسسة على عدم التعويل بالفطرة على المخصصات والمقيدات، لأن المنفصل لا محالة معارض ومخالف لقبح التعويل على المنفصل فيها، فلا مجال لتوهم الكشف عن التعويل لأنه عين إثبات ارتكاب القبيح للمتكلم، وليس ديدن الأئمة المنافئ على التعويل في غير التعليمات ضرورة، فلو كان بناؤهم على التعويل في الفتيا لكان عليهم الإعلان العام لعامة الناس وإيجاب إبلاغ ذلك لكل متأخر (١٥).

وما دام القرآن في خطابه التعليمي والإرشادي مؤسس على وجود القرينة المنفصلة، فإن ذلك يقتضي البحث عنها، إذ لا يجوز للعاقل أن يستغني في كشف علوم القرآن وفهم مراداته وتأويله وتفسيره عمن يكون عنده قرينة منفصلة في آية من آياته، وهو المتحدي بذلك القرآن وعلومه، فيحكم بما هو الظاهر من الآيات عند أهل اللغة بأنه تمام المعنى والمقصود منه تعالى من تلك الآيات (٢٠).

وبعد أن يؤكد الأصفهاني على أهمية البحث عن القرينة المنفصلة، يورد بعض الآيات ليدلل على ما يذهب إليه، إذ يقول: إن فهم تلك الآيات من خلال الظاهر والرجوع لأهل اللغة يوقع المتلقي في العديد من الإشكاليات المنهجية والموضوعية، إذ إن قسماً من القرآن ورد على سبيل الإطلاق والعموم ولا يمكن إثبات الأحكام فقط من خلال الرجوع للعمومات والمطلقات، لذا كان لابد من الرجوع إلى من نزل القرآن عليه، أو من أمر صاحب الرسالة بالرجوع إليه، وفي النص التالي يوضح الأصفهاني رؤيته التي يتشكل من خلالها وعي عامة المدرسة التفكيكية.

من الواضحات عند كل عاقل أن استكشاف المرادات من ظواهر الكلام متقوم بتمامية الكلام، وهو متقوم بإحراز عدم التعويل على البيان المنفصل في غير الفتيا التي يقبح التعويل فيها، فلو احتمل التعويل لحكمة لا ينعقد للكلام ظهور، وحجيته على المراد من الكلام فرع تمامية الكلام، وإحراز عدم التعويل، وهو منفي هنا، فلا موضوع لاستكشاف المراد والمقصود من الكلام الكذائي، ولهذا لابد في كشف علوم القرآن ومراداته من الرجوع إلى من عنده علم الكتاب(٥٠٠).

لكن الأصفهاني بعد أن يؤكد لفهم القرآن الحكيم على أهمية الرجوع للمعصوم الملك الأنه هو الذي ثبت بالحجة والبرهان امتلاكه الفهم الكامل والتام للقرآن، يبرز الأسباب التي تدعوه لهذا القول وقد تمثلت في أربعة هي:

- 1- أن القرآن كلام الله الذي نزله بلسان الألوهية، ولا يمكن أن نحيط نحن بمراد الله بتمامه، لكنه نزل كتابه هداية فلزم معرفته للاهتداء، ولازم ذلك كون علمه عند من نزل عليه، أو من علمه الله علم الكتاب.
- ٢- أن القرآن أولاً وبالذات خطاب لمن أرسل به، وأمره بالقراءة والدعوة والإنذار
   والبشارة خصوصاً وعموماً.
- ٣- أن القرآن نزل متدرجاً زماناً، ومتدرجاً في تفهيم تعاليمه، وذلك يقتضي صيرورته
   محكماً عند بعض ومتشابهاً عند بعض آخر.
- ٤- أن من الحكمة الرجوع للعالم والمربي، وهو المعصوم على المن الحكمة الرجوع للمعصوم المن حتى فيما يمكن الوصول إليه من الأحكام، لأن القرآن قائم على الهداية إلى «الخلافة الإلهية والولاية الربانية وإلى الحجة في كل زمان لحفظ الدين والدنيا، وتكميل عقول الناس وتربية نفوسهم، وحجة كذلك على ظلم الغاصبين الجاهلين بعلوم الكتاب، وهذا من أعظم الإحسان على أهل العالم» (10).

وبعد أن يذكر الأصفهاني رؤيته تلك يقوم بتأصيلها من خلال الرجوع للنص ليوظفه ليس في الاستدلال على أساس الفكرة بل ليدعم نظرته التفصيلية في معرفة القرآن وإدراك معانيه وأهم تلك النصوص هو النص الوارد عن أمير المؤمنين على بن أبى طالب المللاً،

وهو نص مشهور وظفه الكثير من رواد مدرسة التفسير، وقد اعتمده الشيخ محمد بن الحسن بن علي الطوسي الملقب بشيخ الطائفة (٣٨٥-٤٦٠هـ/٩٩٥-١٠٦٧م) في تفسيره (التبيان الجامع لعلوم القرآن)، وفصل معاني القرآن الكريم انطلاقاً من هذا النص، وقد أقر رائد المدرسة الإخبارية المحدث البحراني بهذا التفصيل عند بحثه عن حجية ظواهر القرآن الكريم وقد اعتبر هذا الرأي للبحراني تحولاً في رؤية المدرسة الإخبارية لحجية الظواهر، إذ ذهب مؤسس هذه المدرسة الاسترابادي إلى نفي الحجية، ويأتي الأصفهاني ليؤكد على أهمية هذا التقسيم من خلال هذا النص المروي عن أمير المؤمنين علي بن أبي طالب المنظر، وقد شكل هذا النص مع الكثير من النصوص ملامح مدرسة التفسير عند أهل البيت المنظر، والتي تميزت بالاعتدال والواقعية، وفي ما يلي نورد هذا النص:

جاء زنديق إلى أمير المؤمنين المليل مدعياً تناقض القرآن فأجابه أمير المؤمنين المليل قائلاً: «ثم إن الله جل ذكره بسعة رحمته، ورأفته بخلقه، وعلمه بما يحدثه المبدلون من تغيير كتابه، قسم كلامه ثلاثة أقسام، فجعل قسماً منه يعرفه العالم والجاهل، وقسماً لا يعرفه إلا من صفا ذهنه، ولطف حسه، وصح تمييزه ممن شرح الله صدره للإسلام، وقسماً لا يعرفه إلا الله وأمناؤه الراسخون في العلم».

وإنما فعل ذلك لئلا يدعي أهل الباطل من المستولين على ميراث رسول الله على من علم الكتاب ما لم يجعله الله لهم، وليقودهم الاضطرار إلى الائتمار لمن ولاه أمرهم، فاستكبروا عن طاعته تعززاً وافتراء على الله عز وجل واغتراراً بكثرة من ظاهرهم وعاونهم، وعاند الله جل اسمه ورسوله على الله على الله عن عاد الله على الله عن ا

فأما ما علمه الجاهل والعالم من فضل رسول الله عَلَيْ من كتاب الله وهو قول الله سبحانه: ﴿ مَّنْ يُطِعِ الرَّسُولَ فَقَدْ أَطَاعَ اللهَ ﴾ وقوله: ﴿ إِنَّ اللهَ وَمَلاَئِكَتُهُ يُصَلُّونَ عَلَى النَّبِيِّ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا صَلُّوا عَلَيْهِ وَسَلِّمُوا تَسْلِيمًا ﴾ ولهذه الآية ظاهر وباطن فالظاهر قوله: صَلُّوا عَلَيْهِ، والباطن قوله: وَسَلِّمُوا تَسْلِيمًا، أي سلموا لمن وصاه واستخلفه عليكم فضله، وما عهد به إليه تسليماً، وهذا مما أخبرتك أنه لا يعلم تأويله إلا من لطف حسه، وصفا ذهنه، وصح تميزه، وكذلك قوله ﴿ سَلامٌ عَلَى إِلْ يَاسِينَ ﴾...إلخ (٥٠٠).

## ٤- الاعتماد على كاشفية العقل والعلم:

ما يميز مدرسة التفكيك هو التنظير الراقي حول معرفة العقل والعلم، حيث تولي هذه المدرسة أهمية كبيرة لهذا المبحث الذي يعدونه أهم البحوث المعرفية، لذا تراهم قبل الدخول في البحوث المعرفية الأخرى، يمهدون ببعض البحوث التي تشكل مدخلاً لوعي وفهم مقولاتهم فيم يخص المبدأ والمعاد والنبوة والولاية، ويشكل تعريف العقل والعلم أهم تلك البحوث الآلية التي توصلنا لفهم وإدراك مجمل النظم المعرفية لمدرسة التفكيك.

وبما أن العقل هو دليل الأدلة، فلابد من معرفته من خلال تنظير مدرسة التفكيك لنرى انعكاس التغاير الذي أسست أصوله هذه المدرسة في مبحث الألفاظ ومدى تأثير ذلك في تكوين وتأسيس كلياتها وأصولها ورؤيتها تجاه الفكر المختلف، ونعني بالتحديد الفكر الفلسفي الذي ناوأته هذه المدرسة منذ تأسسها.

#### العقل والكاشقية الذاتية:

تختلف مدرسة التفكيك عن غيرها من المدارس الفكرية التي ناوأت الفلسفة أنها كونت نظماً معرفية متكاملة في قبال الفلسفة، فلم يكن رفضها سلبياً، بل رأت أن من واجبها تحديد آليات البحث المعرفي، وتكوين رؤية شاملة لكل الأصول المعارفية، ولهذا يمكن أن نعد مدرسة التفكيك منظومة معرفية متكاملة سواء من ناحية البحث المعارفي أو البحث الفقهي أو البحث الأصولي، حيث تملك هذه المدرسة رؤية أصولية تتميز في بعض مفرداتها عن الفكر الأصولي المتداول في الحوزة العلمية، فقد أسس الأصفهاني كتابه: (المواهب السنية في المعاريض والتورية في كلمات الأئمة للللل (مصباح الهدى)، وقد أورد فيه رؤيته التي يرى فيها ضرورة تنقية الفكر الأصولي من المقولات الفلسفية التي أُدخلت فيه، ويعد هذا الكتاب أحد أهم المراجع لفهم رؤية التفكيك حول علم الأصول.

وفي بحث الآليات المعرفية يوضح الأصفهاني وغيره من رواد مدرسة التفكيك أهمية العقل في تكوين المعرفة الدينية الصحيحة، ليؤكد من خلال تنظيره هذا على أهميته في الفهم الصحيح للنص الديني لأن معرفة أساس تلك العلوم الجديدة الإلهية يكون على تذكير العقلاء بالعقل ليعرفوه، فإنهم يجدون المعقولات بالعقل وهم عن العقل غافلون وبه جاهلون وعنه مدبرون وبالمعقولات مشغولون، وبالمعقولات عن لقاء العقل محجوبون، فلابد من التذكر بنور العقل ليستكشفوا الحقائق بنور العقل لا بالنظريات إلى الضروريات، ويعرفوا أن المعقولات الضرورية مظلمة الذات واستكشاف الحقائق النورية أو الظلمانية بها عين الباطل، وطلب معرفة الله من هذا الطريق هو الضلال المبين (٢٥٠).

### ما هو العقل؟ وما هي وظائفه؟

لا تختلف تعريفات رواد التفكيك للعقل، لكن ما يلفت النظر هو التركيز الكبير على أهمية هذه التعريف في فهم المعارف الدينية وتمييز الحق من الباطل، فإذا انطلق المفكر في بحث المعارف انطلاقاً من وعي حقيقة العقل بالنظر التفكيكي فهو يسير بالاتجاه الصحيح في معرفة ما هو الحق، أما إذا جعل النظرة الفلسفية للعقل هي منطلقه فلا شك أنه سوف لن يصل إلى الحق أبداً، وفي سردنا لبعض تعريفات هذه المدرسة سوف تتضح هذه النظرة بشكل واضح.

يقول الأصفهاني: العقل الذي يشار إليه في العلوم الإلهية هو النور الظاهر بذاته لكل من هو واجد له، يظهر للإنسان به حسن الأفعال وقبحها ويعرف به الجزئيات (٧٠٠).

ويقول الميانجي: أن العقل هو النور الصريح الذي أفاضه الله سبحانه على الأرواح الإنسانية، وهو الظاهر بذاته والمظهر لغيره وهو حجة إلهية معصوم بالذات ممتنع خطئه، وهو قوام حجية كل حجة، وهو ملاك التكليف والثواب والعقاب، وبه يجب الإيمان وما يترتب عليه وتصديق الأنبياء والإذعان بهم، وبه يميز الحق من الباطل والشر من الخير والرشد من الغي، وبه يعرف الحسن والقبيح، والجيد والردي، والواجبات والمحرمات الضرورية العقلية الذاتية ومكارم الأخلاق ومحاسنها ومساوي الأعمال ورذائلها (٥٠٠).

أما مرواريد فيقول: «إن حقيقة العقل هي حقيقة العلم (وهو النور الظاهر بذاته المظهر لغيره)» والنور الحقيقي الكاشف للحقائق، والفرق إنما هو في المتعلق، بمعنى أن متعلق العلم إن كان هو الحسن والقبح الذاتيين لماهية الأفعال والخصال -ولو مع الإجمال في درجتهما- يعبر عنه بالعقل.

والمراد بالذاتي ما لا ينفك عن الشيء ولا يعلل بشيء ولا يختص حسنه أو قبحه بزمان دون زمان، أو عند طائفة دون طائفة، كحكم العقل بحسن الإحسان وقبح الظلم وسائر محاسن الأخلاق ومساويها، في الحسن والقبح الفعليين، وكحكمه بوجوب الإيمان والتصديق بما ثبت أنه من الله ومن حججه (٥٠).

العقل هو النور الظاهر بذاته والمظهر لغيره، هذه خلاصة التعريفات عند المدرسة التفكيكية، ومن خلالها ندرك أن معرفة العقل لا تكون إلا عن طريق العقل وحده، ولا يمكن أن نعرفه بغيره، لأن كل ما سوى العقل والعلم فاقد للنورية غير قادر على المظهرية، وبما أن من وظائفه الكشف، فإن أول ما يكشفه هو ذاته، والفرق بينه وبين ما يكشفه من المعقولات هو كونه كاشفاً وغيره منكشفاً، فالاختلاف هنا بين العقل والمعقول هو اختلاف ذاتي ويعني ذلك استحالة الاتحاد بين العقل ومعقولاته، فلا يمكن أن يكون العقل محكوماً بصفات المعقول أو بأحكامه، لأن المعقول مظلم بالذات والعقل ذاته النور، وما ذاته النور مباين ذاتاً لما ذاته الظلام.

أما العقل عند الفلاسفة اليونانيين فهو فعلية النفس باستخراج النظريات من الضروريات وهي عين التصورات والتصديقات  $(\tau)$  والعقل الهيولائي هو الاستعداد المحض لإدراك المعقولات وهي قوة محضة خالية عن الفعل، كما للأطفال... والعقل بالملكة هو علم بالضروريات واستعداد النفس بذلك لاكتساب النظريات، والعقل بالفعل هو أن تصير النظريات مخزونة عند قوة العاقلة بتكرار الاكتساب بحيث يحصل لها ملكة الاستحضار متى شاءت من غير تجشم كسب جديد، لكنها لا يشاهدها بالفعل، والعقل المستفاد هو أن تحضر عنده النظريات التي أدركها بحيث لا تغيب عنه  $(\tau)$ .

من خلال هذه التعريفات للعقل عند التفكيكيين ومقارنتها بالتعريف الفلسفي للعقل يتضح وجود فروقات جوهرية في الرؤيتين، ومما لا شك سوف تنعكس مجمل تلك الفروقات لتلقي بظلالها وبشكل كبير في البحث حول الخالق وما يتعلق به، وكذا في بحث مسألة الرسالة والرسول والإمامة والمعاد، لتكون منظومة معرفية متناسقة، تعتمد على النص وترفض مبدأ الالتقاط الذي طبع كل بحوث الفلاسفة.

وينتقد الأصفهاني الرؤية الفلسفية للعقل ويرى أنها تشكل حجاباً يمنع من الوصول للحق ويزيد من الضلال والتيه، ونوجز أهم مؤاخذات الأصفهاني على النظرة الفلسفية في النقاط التالية:

- ١- الخلط بين العقل ومفاهيم أخرى كالتصورات والتصديقات، وإعتبارها عقلاً.
- ٢- تنزيل المعقولات والمعلومات منزلة العقل، أى أنهم اعتبروا المعقول والمعلوم عقلاً.
- ٣- أرادوا معرفة العقل بغيره، وبما أنه نور فهو كاشف لذاته، وما هو كاشف لذته يتأبى أن يكون منكشفاً بغيره، ولهذا تاه الفلاسفة عن معرفة العقل لأنه كلما زادت معقولاتهم وتصوراتهم وتصديقاتهم يكونون أحجب من نور العقل والعلم الحقيقي وأبعد من كشف الحقائق بالنور، وكلما زادت علمياتهم واشتد يقينهم يكون حجابهم أغلظ (١٢).

أما وظيفة العقل والعلم اللذين هما حجتان معصومان، فهو يتمثل في الكشف، وتتمثل كاشفية العقل في بعدين متعاكسين، أي الكشف عن الشيء ونقيضه، وهذا يعني أن كشفه ذو شمولية وعمومية، وأن كاشفيته للشيء عامة شاملة ويستدعي هذا الأمر كون كاشفيته للكلي بما هو كلي وبما له من مصاديق وجزئيات، وهو فرق جوهري في نظرة التفكيك بالنسبة للنظرة الفلسفية التي تحصر إدراك العقل للكليات فقط، أما الجزئيات فلا يدركها العقل حسب هذه النظرة.

وإذا عرفوا العقل والعلم الحقيقيين يعرفون بهما أن الطريق الحق والصراط المستقيم لمعرفة الحقائق النورية هو التوجه إلى النور ومعرفته به، ثم معرفة الحقائق المظلمة بالذات بهذا النور أولاً وبالذات بلا تصور وتعقل $\binom{\pi}{2}$ .

وهنا يورد الأصفهاني ما يقوم به العقل وهو:

- ١- بنور العقل ينكشف جهل الإنسان وبُعْده عن الصواب.
  - ٢- يكشف العقل للإنسان بُعده عن الاهتداء بنوره.
    - ٣- كشف وتبيان حقيقة التصورات والتصديقات.
- ٤- بعد أن يكشف حقيقة تلك التصورات أو التصديقات ينفي كونها عقلاً.
- ٥- يؤكد على أن طلب المعرفة عن طريق تلك التصورات والتصديقات مبعد عن الحق.
- ٦- يكشف قبح سلوك هذا الطريق المعوج في معرفة الأمور ذات الأهمية الكبيرة،

كمعرفة الله أو الرسول أو الإمام أو مسألة المعاد.

٧- ويستنتج الأصفهاني بعد كل تلك المقدمات أن المعرفة الصحيحة تكون من خلال الاهتداء بنور العقل والعلم الحقيقي، لأن التذكر بهذا النور عين رفع حجاب الغفلة والجهالة عن عقول الناس التي هي حجة إلهية وعين إقامة الحجة وإحيائها وهو إخراج العقلاء من ظلمات أدلتهم اليقينية التي هي عين الظلمات إلى النور وإلى معرفة العقل بالعقل، وهو يوجب معرفتهم بأن الجهل والحجاب عن العقل هو غفلتهم، ويوجب معرفتهم بأن معرفة العقل بالعقل عين الحق الذي جاء به هذا الرسول علي ومعرفتهم بالباطل الذي كانوا فيه من استكشاف المطالب بغير هذا النور، بل كانوا منغمرين في استخراج الظلمات من الظلمات الذي لا أمان لخطئه، ويوجب معرفتهم بصدق رسالة من يذكّرهم بالعقل ليخرجهم من ظلمات أدلتهم إلى نور عقولهم الذي يميز الحق من الباطل ويوجب المعرفة باحتياجهم إلى الذكّر (١٠٠٠).

وبالطبع لا يمكن فهم النص الديني إلا من خلال التوجه بنور العقل والعلم، وعندما يتوجه العقل للوحي تنفتح فضاءات المعرفة الإلهية أمامه فيصبح ذلك العقل أكثر قدرة على التشخيص والتنظير والاستنباط والحكم، وهنا تصل مدرسة التفكيك إلى أقصى درجات التنظير للعقل، عندما تجعله الدليل على صدق الأدلة، كالرسالة والرسول، ويعني ذلك استحالة فهم النص الديني بعيداً عن العقل، والتفكيكيون بهذا يتميزون من المدرسة الإخبارية التي تحفظت على كون العقل دليلاً على الحكم الشرعي، ويتميزون من المدرسة الأصولية التي استعارت المعنى الفلسفي للعقل وشرعت في الاعتماد على مدركاته كدليل يندرج ضمن أدلة الفقيه لمعرفة الحكم الشرعي.

# أهم المؤاخذات على مدرسة التفكيك

واجه التفكيكيون نقداً شديداً ومتواصلاً من قبل الاتجاه الفلسفي أو المناصر له، ومع أن النقاد يسلمون بضرورة وأهمية المبدأ الأساس التي ترتكز عليه النظرة التفكيكية وهي الفصل بين المعرفة البشرية والمعرفة الإلهية، إلا أنهم يعتبرون هذا المبدأ لا يمكن تحققه، لأننا عندما نتوجه للنص فنحن نُعمِل عقولنا في فهمه، وقطعاً لا يمكن القول: إن هذا الفهم هو نظرة دقيقة ومعصومة وقراءة محايدة للنص، وهنا تكمن الإشكالية، فالنص متعالي عن الفهم المطلق، كما أنه لا يمكن أن ينحدر إلى مستوانا، لأننا نمارس عملية الفهم من خلال استدعاء مجمل التكوين المعرفي وهنا لا بد أن يصطبغ هذا الفهم بما نحمل من معارف ونظرات وتأملات كونية، وقطعاً لا يمكن القول: إننا يمكن أن نفهم النص من خلال إقصاء معارفنا وأفكارنا بكاملها لأن ذلك لا يمكن تحققه حتى في الخيال.

وعندما تُسقط المدرسة الفلسفية الأساس الذي ترتكز عليه مدرسة التفكيك، فلا يعد

مهماً البحث في بقية الأبنية المعرفية، لأنها بطبيعة الحال إن كانت قائمة ومعتمدة على ذلك الأساس فهي بلا شك سوف تتهاوى معه، وإن لم تكن ترتكز عليه، فلا يعد الأمر كذلك مهماً لأن أساس النظرية وما إليه تدعو قد تبين هشاشته وضعفه، كما أنه لا يمكن الاعتماد على الفرع مع أصل غير أصيل.

رغم أن هذا الإشكال يعد قوياً في الظاهر إلا أنه يحمل عوامل ضعفه، وبالأخص إذا رجعنا للمعنى المقصود من التفكيك، حيث عرفه الحكيمي: «أنه التصدي للسيل الجارف من التأويلات ومحاولات المزج الهجين، والعمل على تأصيل المعرفة القرآنية والحقائق السماوية وعلوم الوحي وتنقيتها وصيانتها من الذوبان» ( $^{10}$ ).

وبالطبع الإشكال الذي وجهه مناصرو الفلسفة يمكن أن يرد على أصل الوحي، فإذا كان العقل البشري غير قادر على الفصل بين المسبقات الفكرية والآراء الذاتية وبين علوم ومعارف الدين، فإن ذلك قد يستبطن القبول بآراء المجتمع الجاهلي الذي نزل فيه الوحي، بناءً على أن العقل غير قادر على التمييز والفصل بين المعارف القرآنية وأفكار الناس وما يحملون من تأملات كونية وآراء استقوها من مصادر الكهانة أو العرافة أو حتى أهل الكتاب الذين حرفوا كلام الله.

ثم إن التفكيك كمنهج يضع الآليات التي يمكن أن تسهم في تنقية الفكر الديني من أفكار البشر من خلال رفضه منهج التأويل الذي يعد أهم أداة معرفية يمارس من خلالها الفلاسفة نفي التعارض بين معارف القرآن الكريم وبين ما تؤمن به الفلسفة من نظريات معرفية وعقدية، ويمكننا القول: إن أبرز الآليات التي يؤسس من خلالها التفكيكيون معارف نقية تكمن في التالى:

- ١- تعيين أطر وحدود الآراء والحقائق والمعارف، ويعد هذا أمراً مقدماً للوصول إلى
   تلك الآراء ضمن إطارها الطبيعى المرسوم لها.
  - ٢- رفض التأويل للنص الديني.
  - ٣- تجاوز مفاهيم وتعريفات وأصول الفلسفة وعدم إدخالها في فهم النص الديني.
    - ٤- الرجوع للمعصوم وحده في فهم النص الديني.

ويعتبر التفكيك مسؤولية تقع على عاتق العلماء كما أنها تشكل ضرورة علمية وواجباً عقلياً وشرعياً، وخدمة معرفية للتاريخ والإنسانية، وأهم ما يفترض بهؤلاء العلماء والمفكرين هو ألا يخلطوا بين الحكمة القرآنية وبين كل من الفلسفة اليونانية والعرفان المأخوذ عن المدارس الاسكندرانية والهندية وغيرها، وذلك لصيانة هوية العلم القرآني والحفاظ على جوهر وحقيقة المعرفة القرآنية، والإبقاء على استقلالية المذهب المعرفي الذي يطرحه القرآن الكريم، وبذلك يتسنى لطلاب الحقيقة أن يستخلصوا رأي القرآن الكريم بلا تحوير أو تأويل أو مزج أو تحميل.

فمثلاً إذا كان هناك سؤال عن رأي القرآن الكريم بالذات حول المعاد وما يمكن أن نستفيده من القرآن في خصوص المعاد وقضاياه -بغض النظر عن كل الأفكار والأراء الأخرى التي وردتنا سواء التي تم تطويرها وأسلمتها أو التي بقيت على هيئتها السابقة. في مثل هذه الحالة لا بد من إجابة صريحة بأن يقال هذا هو رأي القرآن في خصوص المعاد من دون أي تأويل أو مزج، وبذلك نكون قد برهناً للآخرين على أصالة واستقلالية ومتانة القرآن في أطروحاته ومبانيه ومرتكزاته، وأن القرآن ليس بحاجة إلى النظم المعرفية المنتشرة هنا وهناك خارج دائرة الإسلام حتى نقوم بإدخالها ضمن الدائرة الإسلامية بعد مضي قرن أو قرنين أو ثلاثة قرون على نزول الوحي القرآني لتكون جزءاً من النظام المعرفي المعرفي المتكامل للأمة الإسلامية.

القرآن الكريم ليس بحاجة إلى شخص ولا إلى نموذج أو أسلوب أو منهجية أو آلية أو تبرير ولا إلى فلسفة أو عرفان في أي من المجالات والمقولات وعلى الأصعدة كافة، فالطرح القرآني يختلف كل الاختلاف عن أطروحات الآخرين إذ إن المواضيع والحقائق التي يطرحها القرآن هي وحي منزل وكلام نور وأنى لمعطيات الفكر البشري ونتاج رياضات المرتاضين أن ترقى لمستوى الوحى المنزل(٢٠٠٠).

# الفروقات مع المدرسة الإخبارية

من الإشكالات التي وجهت إلى مدرسة التفكيك هو القول بأنها تجتر ذات مقولات المدرسة الإخبارية، بل وصفها البعض بأنها مدرسة إخبارية حديثة، ولعل السبب في وصفها بذلك هو التشابه في بعض المقولات والتي منها:

- ١- رفض معطيات الفلسفة والمنطق الإغريقي وآلياتهما في البحث المعرفي والفقهي.
  - ٢- رفض منهج تأويل النص الديني، والاعتماد على الظاهر القرآني.
    - ٣- القول بضرورة الرجوع للمعصوم في تفسير النص الديني.

لكن هذا الوصف للتفكيك بأنه إخبارية حديثة أو رجعية كما وصفها البعض الآخر، يجعلنا نتساءل عن فهم هؤلاء لكلا المدرستين، إذ يبدو هذا الأمر توصيفاً بعيداً جداً عن الواقع، فهناك بون شاسع بين المدرسة الإخبارية والتفكيك، فرغم اتفاق الإخبارية مع التفكيك في رفض المنهج الفلسفي الإغريقي، إلا أن مواضع الاختلاف كبيرة يمكننا أن نحدد أبرزها في النقاط التالية:

# ١- إيمان التفكيك المطلق بالعقل ومعطياته:

بخلاف الإخبارية التي رفضت الدليل العقلي، ولم يصرح بحجية الدليل العقلي إلا المحدث البحراني الذي قال بحجية العقل الفطري، لكن لم يقم بشرح معناه ولا المقصود منه

مما جعل الكثير من أتباع المدرسة الأصولية يعتقدون أن الإخبارية لا تؤمن بالدليل العقلي، لكن المنصف والباحث المدقق يرى أنها تؤمن بالعقل لكن ليس لها تفسير محدد له بخلاف التفكيك الذين أسهبوا في شرح الدليل العقلي. ولعل أوضح تصريح يستشف منه الإيمان بالعقل كدليل هي مقولة البحراني في كتابه الأبرز الحدائق الناضرة حيث قال:

إن العقل الصحيح الفطري حجة من حجج الله سبحانه وسراج منير من جهته جل شأنه، وهو موافق للشرع، بل هو شرع من داخل كما إن ذلك شرع من خارجه، لكن ما لم تغيره غلبة الأوهام الفاسدة، وتتصرف فيه العصبية أو حب الجاه أو نحوهما من الأغراض الكاسدة، وهو قد يدرك الأشياء قبل ورود الشرع بها فيأتي الشرع مؤيداً له، وقد لا يدركها قبله ويخفى عليه الوجه فيها فيأتي الشرع كاشفاً له ومبيناً، وغاية ما تدل عليه هذه الأدلة مدح العقل الفطري الصحيح الخالي من شوائب الأوهام العاري من كدورات العصبية، وأنه بهذا المعنى حجة إلهية، لإداركه بصفاء نورانيته وأصل فطرته بعض الأمور التكليفية، وقبوله لما يجهل منها متى ورد عليه الشرع بها، وهو أعم من أن يكون بإدراكه ذلك أولاً أو قبوله لها ثانياً كما عرفت (١٢).

# ٢- الاعتراف بالمنهج الأصولي في استنباط الأحكام:

يعتمد الفقهاء في استنباط الحكم الشرعي من الأدلة القطعية على مجموعة قواعد وأصول، وقد جمعت تلك الآليات فيما بعد وتطورت وعرفت باسم علم أصول الفقه، واستغل المحدث الاسترابادي (١٠٣٥هـ/١٦٣٨م) وهو مؤسس الإخبارية الحديثة حداثة علم الأصول للهجوم عليه وإثارة الرأي العام الشيعي ضده، لأن علم الأصول عند الإمامية نشأ بعد غيبة الإمام الثاني عشر على وفقهاء مدرستهم مضوا دون علم أصول ولم يكونوا بحاجة إليه، وما دام الفقهاء من تلامذة الأئمة المنه من قبيل زرارة بن أعين، ومحمد بن مسلم، ومحمد بن أبي عمير، ويونس بن عبد الرحمن وغيرهم كانوا في غنى عن علم الأصول في فقههم، فلا ضرورة للتورط فيما لم يتورطوا فيه، ولا معنى للقول بتوقف الاستنباط والفقه على علم الأصول (١٨).

ولم يكن موقف الإخباريين من علم أصول الفقه منحصراً في مؤسس المدرسة الإخبارية الحديثة، بل هو موقف تواصل عند العديد من رموز هذه المدرسة التي أسهمت في تطوير الفقه الشيعي، فبعد الاسترابادي يأتي المحدث البحراني الذي يُعتبر أحد المجددين في الفقه والعلوم الدينية، ففي بحث حكم صلاة الجمعة في زمن الغيبة ينتقد رأي المدرسة الأصولية بالنسبة لحكم صلاة الجمعة ويرجع أحد أسباب عدم قولهم بالوجوب العيني هو تأثرهم بعلم أصول الفقه حيث يقول:

من الظاهر عند التأمل بعين الإنصاف وتجنب العصبية للمشهورات الموجبة للاعتسافات

أن عد أصحابنا على الإجماع مدركاً إنما افتفوا فيه العامة العمياء لاقتفائهم لهم في هذا العلم المسمى بعلم أصول الفقه وما اشتمل عليه من المسائل والأحكام والأبحاث وهذه المسألة من أمهات مسائله، ولو أن لهذا العلم من أصله أصلاً أصيلاً لخرج عنهم لله مؤذن بذلك، إذ لا يخفى على من لاحظ الأخبار أنه لم يبق أمر من الأمور التي يجري عليها الإنسان في ورود أو صدور من أكل وشرب ونوم ونكاح وتزويج وخلاء وسفر وحضر ولبس ثياب ونحو ذلك إلا وقد خرجت الأخبار ببيان السنن فيه وكذا في الأحكام الشرعية نقيرها وقطميرها، فكيف غفلوا للهي عن هذا العلم مع أنه كما زعموه مشتمل على أصول الأحكام الشرعية فهو كالأساس لها لابتنائها عليه ورجوعها إليه. هذا، وعلماء العامة كالشافعي وغيره في زمانهم للهي كانوا عاكفين على هذه العلوم تصنيفاً وتأليفاً واستنباطاً للأحكام الشرعية بها وجميع ذلك معلوم للشيعة في تلك الأيام فكيف غفلوا عن السؤال منهم عن شيء من مسائله؟ ومع غفلة الشيعة كيف رضيت الأئمة للهي بذلك لهم ولم يهدوهم إليه ولم يوقفوهم عليه؟ مع كون مسائله أصولاً للأحكام كما زعمه أولئك الأعلام، ما هذا إلا عجب عجيب كما لا يخفى على الموفق المصيب (١٦).

أما رائد مدرسة التفكيك الميرزا الأصفهاني فهو كبقية الفقهاء عندما يبلغون مرحلة الاجتهاد فإنهم يبدؤون بتوضيح نظراتهم ونظرياتهم التي يعتمدون عليها في عملية فهم الحكم الشرعي واستنباطه، إذ يبدأ الفقيه عندما يبلغ تلك المرحلة بفتح درسه البحث الخارج، ليتوافد الطلاب لحضوره، فيلقي دورة كاملة في الفقه وأخرى في علم الأصول ليبين فيه ما يخالف أقرانه من الفقهاء وما يتفق فيه معهم.

وقد كتب الأصفهاني كتابه الذي أوضح فيه نظرته الأصولية وأسماه (مصباح الهدى في أصول الفقه)، وقد بدأ كتابه بالرد على الرأي الإخباري المنتقد لعلم الأصول حيث قال: وأما سر بسط علم الأصول من فقهائنا على فأساسه البلية العظمى التي حدثت في الإسلام بعد ترويج الخلفاء وعلمائهم الذين كانت علومهم مؤسسة على الأفكار والأبحاث في جميع جهات الدين، واشتدت البلية بعد ترجمة الفلسفة وانتشار العرفان واختلاط علوم الدين بهما وترويجهما ونشرهما في البلاد، وهذا الذي أوجب الجهالة على الناس وأظلم نور علوم الإسلام وأورث الجهالة بالعقل وأحكامه، وانقلاب الفطرة الدينية فضلاً عن العقلائية ومباني الأحكام الإلهية، فصار علماء العامة باستمدادهم تلك العلوم مشككين في لل باب، وأوردوا الشبهات والموهومات في كل أمر، كما صرح بذلك أعظم أركان الدين بعد الأئمة المعصومين الشيخ الكليني في أول الكافي، فأوجب هذه السياسة توهم الإجمال والاختلاف في الكتاب والسنة وجميع الروايات في جميع الأبواب ولم يبق أمر عقلي أو فطري أو عقلائي إلا صار نظرياً.

وقد صعب استنباط الأحكام من الروايات فقام أجلاء الأصحاب وكبار فقهائنا العظام

لحفظ الدين ودفع هذا البلاء العظيم واجتهدوا في مقام دفع الشبهات والتشكيكات والأوهام التي سموها بالبرهان أو بالمكاشفة والعيان فوقعوا للهل في مشقة عظيمة في قبال تلك السياسة فدونوا علم أصول الأحكام ومبانيها وما يتوقف عليه مجدين في دفع شبهات العامة وأوهامهم على حسب علومهم واصطلاحاتهم، ونفس هذا الاختلاط الحاصل في علوم الإسلام أوجب بسط علم الأصول، وأوجب تلك الاختلافات مع أن الفقاهة ذات درجات، إلى أن انتهت الرئاسة إلى شيخ المشايخ العظام الشيخ الأعظم الأنصاري تتش فلخصه وهذبه فجزاه الله تعالى عن الإسلام والمسلمين خير الجزاء، فليس علم الأصول إلا ما يتوقف عليه التفقه والاستنباط، ولذلك سمينا المكتوبات (بمصباح الهدى) مقدمة لما نكتب إن شاء الله تعالى في الشرائع الإلهية في (الجنات الرضوية)، فظهر بحمد الله كمال الاحتياج لتعلم أصول الفقه، وبدون ذلك يمتنع استنباط الأحكام من الكتاب والسنة، وليس جمعها وتعليمها وتعلمها بدعة ولا اقتباساً من أصول العامة (١٠٠٠).

هنا يقف الميرزا الأصفهاني وهو مؤسس المدرسة التفكيكية في مواجهة مع الرأي الذي يذهب إليه الإخباريون القائل: إن الاعتماد على علم أصول الفقه بدعة، ويمكن ملاحظة هذا النص الذي يبدأ به الأصفهاني من ناحية كونه يؤسس لنقد واسع سوف يمارسه في ثنايا كتابه ليؤكد على أهمية علم أصول الفقه، إلى الحد الذي يعتبر وجودة ضرورياً لتحقق عملية الاستنباط إذ بدونه كما يقول لا يمكن استنباط الأحكام، وبالطبع يُعد هذا الرأي مناقضاً تماماً لأسس الفكر الإخباري، فلا يمكن بعد ذلك التأسيس لمقارنة بين المدرستين لكونهما يختلفان في الأسس الفكرية وليس في الفروع.

# ٣- إمكانية فهم الظاهر القرآني:

هناك اختلاف منهجي بين رؤية المدرستين الإخبارية والتفكيك، فرغم أن الأصفهاني يرى ضرورة الرجوع للمعصوم في فهم المعنى التام للقرآن الكريم باعتبار أن كتاب الله مؤسس على وجود القرائن المنفصلة، كوجود الناسخ والمنسوخ والعام والخاص والمطلق والمقيد والمحكم والمتشابه، إلا أنه يرى إمكانية الوصول لقسم من معاني القرآن كما تبين فيما ذكرنا في بحث مسألة الرجوع للمعصوم في فهم القرآن، وذكرنا أن رائد الاعتدال في المدرسة الإخبارية قال كذلك بالتفصيل بالنسبة لفهم معاني آيات الكتاب، لكن مؤسس الإخبارية الحديثة يختلف مع من جاء بعده في قطعه بالرأي الذي يزعم عدم إمكانية فهم معانى القرآن الكريم.

ففي كتابه المهم (الفوائد المدنية) يذكر الاسترابادي رأيه بصراحة ليؤكد من خلاله على ضرورة الرجوع التام في فهم كل القرآن للمعصوم حيث يقول: «الصواب عندي مذهب قدمائنا الإخباريين وطريقتهم، أما مذهبهم فهو أن كل ما تحتاج إليه الأمة إلى يوم القيامة

عليه دلالة قطعية من قبله تعالى حتى ارش الخدش وان كثيرا مما جاء به على من الأحكام ومما يتعلق بكتاب الله وسنة نبيه على ألم من نسخ وتقييد وتخصيص وتأويل مخزون عند العترة الطاهرة المن القرآن في الأكثر ورد على وجه التعمية بالنسبة إلى أذهان الرعية وكذلك كثير من السنن النبوية، وأنه لا سبيل لنا فيما لا نعلمه من الأحكام النظرية الشرعية أصلية كانت أو فرعية إلا السماع من الصادقين المن وأنه لا يجوز استنباط الأحكام النظرية من ظواهر كتاب الله ولا ظواهر السنن النبوية، ما لم يعلم أحوالهما من جهة أهل الذكر المنتلي (۱۷).

# القول بضرورة البحث لتمييز صحة الأخبار وعدم القول بقطعية الكتب الأربعة:

يعتبر القول بصحة جميع ما في الكتب الأربعة من الآراء المعروفة والمشهورة لدى المدرسة الإخبارية، ولا يكاد يخلو كتاب فقهي لعلم من أعلام هذه المدرسة العريقة إلا ويذكر الرأي ليؤكده من خلال سرد الأدلة ليس على كونه الرأي الصحيح فقط، بل ليؤكد كونه الرأي الني سار على الإيمان به عظماء الفقهاء من أتباع أهل البيت الملي كالكليني (ت ١٩٦هه/١٩٤٩م) والشيخ الطوسي (١٨٥ه-١٩٦٩م) والشيخ الطوسي (١٨٥ه-١٩٦١هه/١٩٥٩م) والشهيد الأول (١٩٥ه-١٨١١هه/١٩٥١م) والشهيد الثاني (١٩٥٩-١٠١١هه/١٥٥١م ١١٦٠١م) والشيخ البهائي (١٩٥٩-١٠١١ههه/١٥٥١م) وغيرهم من أعلام مدرسة الوحي والإمامة، كما نلحظ ذلك عند المحدث البحراني في كتابه الحدائق حيث يورد في المقدمة الثانية مجموعة من النصوص من كتب هؤلاء الأعلام ليوظفها في تأكيد القول بصحة جميع ما في الكتب الأربعة.

كما أن الاسترابادي في كتابه الفوائد المدنية يورد اثني عشر دليلاً على هذا الرأي، ويقوم كذلك باستدعاء مجموعة من نصوص كبار الفقهاء ليدلل على رأيه، بخلاف الاصفهاني الذي يلتزم تنويع النص الديني النبوي والإمامي إلى الأربعة المشهورة، وهي الصحيح والموثق والحسن والضعيف، وبالتأكيد يعد القول بصحة الكتب الأربعة أو كما ذهب إليه البحراني صحة جميع ما في كتب الأصحاب أحد الأصول الفكرية التي تُميز المدرسة الإخبارية عن غيرها من المدارس الفقهية الأخرى داخل الفكر الشيعي.

# ما يميز هذه المدرسة من غيرها من المدارس الفكرية

من كل ما سبق من السرد والتحليل الموجز لفكر وتاريخ مدرسة التفكيك، يتضح أن هذه المدرسة تفردت بالعديد من السمات التي ميزت منهجيتها والتي تبدَّى من خلالها قدرتها على فهم وتحليل الخطاب الدينى بعيداً عن المؤثرات والمسبقات الفكرية، وبدأ حضور

هذه المدرسة يأخذ مساراً متصاعداً يستدعي منا قراءة واسعة لهذه المدرسة التي تحمل هدفاً مقدساً يتمثل في تخليص العقل الشيعي من تأثره بالموروث الفلسفي وإعطاء رؤية نقية لرأي الوحي في موضوعات المعرفة العقدية، بل مجمل منظومة المعرفة الدينية والإنسانية المؤثرة، لذا يمكننا القول: إن هذه المدرسة تميزت عن بقية مدارس المعرفة داخل العقل الشيعي بالعديد من السمات نودرها في المسرد التالي دون أن نعلق عليها على أمل أن نجد فرصة في المستقبل لتسليط الضوء أكثر عليها:

- ١- التفكيك وفك الترابط بين منطوق النص وفهم البشر.
  - ٢- تأسيس خطاب معرفي خالص من التأثير الفلسفي.
- ٣- النزعة الحسية، إذ تعتبر الواقع منطلق التعريف للألفاظ، الروح ليست مجردة،
   وكذا النفس.
  - ٤- النزعة التجريدية. نور العقل نور العلم...
  - ٥- تأصل النزعة العقلانية في كافة فروع البحث المعرفي.
  - ٦- أصالة ظواهر الألفاظ.ورفض منهج التأويل المطلق.
  - ٧- التأسيس المنهجي لمنطق إسلامي ورفض الإيمان بإطلاقية المنطق الأرسطي.
    - ٨- رفض معطيات الفلسفة اليونانية وبالأخص في مجال البحث العقائدي.

#### الهوامش:

- (۱) حكيمي، محمد رضا، المدرسة التفكيكية، ص٣١.
- (٢) المجلسي، محمد باقر المجلسي، بحار الأنوار الجامعة لدرر الأئمة الأطهار، ج١ ص٦.
  - (٣) المصدر السابق، ص٤٠
  - (٤) المدرسة التفكيكية، مصدر سابق، ص١١٠.
    - (٥) المصدر السابق، ص١٥٤/١٥٣.
- (٦) الكليني، المحدث محمد بن يعقوب، الكافي، ج١ ص٥.
  - (٧) المصدر السابق، ص٧٠.
- (٨) يورد آية الله العظمى السيد علي الخامنئي (دام ظله) في سيرته الذاتية تتلمذه على أحد تلامذة الميرزا الإصفهاني، وهو آية الله الميرزا جواد التبريزي (قدس سره) الذي يعد من أبرز تلامذة الشيخ الميرزا مهدي الأصفهاني البارزين، والذي تبنى بكل قوة رؤية المدرسة التفكيكية وقام بنقد واسع للفلسفة، وهنا يقول

آية الله العظمى السيد الخامنئي (دام ظله) في سيرته الذاتية: «وحضرت درس الفلسفة عند آية الله الميرزا جواد الطهراني».راجع الموقع الإلكتروني:

http://www.al-imam.org/pages/nobtha/nobtha.html

(٩) تعد مدرسة خراسان من المدارس العريقة التي يبرز تأثيرها بشكل واضح في النتاج الثقافي والمعرفي للحوزة العلمية، فقد كانت مشهد المقدسة لما تمثله من ثقل ديني وروحي مقصداً مهماً لطلبة العلم، وكان أحد العلماء الذين تأثروا بالأجواء العلمية في خراسان وبالأخص منهج الاصفهاني في المعارف هو آية الله العظمى المرجع الديني السيد علي السيستاني (دام ظله)، فقد تتلمذ عند مؤسس المدرسة التفكيكية وتأثر بآرائه بشكل واضح، ويقول كاتب سيرته في الموقع الإلكتروني

الرسمى للمرجع السيستاني عند حديثه عند أساتذته: وقرأ شوارق الإلهام عند المرحوم الشيخ مجتبى القزويني، وحضر في المعارف الإلهية دروس العلامة المرحوم الميرزا مهدى الاصفهاني المتوفي أواخر سنة (١٣٦٥ هـ.ق). ويقول كاتب سيرة السيد السيستاني في ذات الموقع عند حديثه عن منهج البحث والتدريس عند المرجع السيستاني، أنه يورد آراءً متعددة مما يثري البحث ويعطيه عمقاً ومن الآراء التي يوردها آراء أستاذه الميرزا الإصفهاني (قدس سره) مؤسس المدرسة التفكيكية، فتحت عنوان المقارنة بين المدارس المختلفة يورد كاتب السيرة ما يلى: «إن المعروف عن كثير من الأساتذة حصر البحث في مدرسة معينة أو اتجاه خاص، ولكن سماحة آية الله العظمى السيد السيستاني (دام ظله) يقارن بحثه بين فكر مدرسة مشهد وفكر مدرسة قم وفكر مدرسة النجف، فهو يطرح آراء الميرزا مهدي الإصفهاني (قدس سره) من علماء مشهد، وآراء السيد البروجردي (قدس سره) كتعبير عن فكر مدرسة قم، وآراء المحققين الثلاثة والسيد الخوئي (قدس سره) والشيخ حسين الحلى (قدس سره) كمثال لمدرسة النجف، وتعدد الاتجاهات هذه يوسع أمامنا زوايا البحث والرؤية الواضحة لواقع المطلب العلمي». راجع الموقع الالكتروني:

http://www.sistani.org

(١٠) يجمع كاتبوا سيرة آية الله العظمى الشيخ حسين الوحيد الخراساني(دام ظله) أنه أحد تلامذة الميرزا الإصفهاني مؤسس المدرسة التفكيكية التي تتبنى نقد المدرسة الفلسفية، ويلاحظ على نتاج الشيخ الفقهي والمعرفي تأثره العميق بهذه المدرسة.

راجع سيرة الشيخ على الموقع الإلكتروني التالي:

http://albaqee3.net/marajea/5.htm
(۱۱) راجع البصائر، عدد ۲۷- السنة الرابعة عشر ربيع ۱٤٢٤هـ ۲۰۰۳م، حوار مع الإمام الشيرازي تشُنُ تحت عنوان (الحوزة والأمة ومستقبل فلسطين).

(١٢) حديث الثقلين وإبراز مصادره.

(۱۳) الشاهرودي، الشيخ علي النمازي، مستدرك سفينة البحار، + 10/4

(١٤) المدرسة التفكيكية، ص٢٢/٢٢.

(١٥) الطهراني، الشيخ جواد، ميزان المطالب، الطبعة الثانية ٢٠ ص١٥٠.

(١٦) المظفر، محمد رضا المظفر، المنطق ص١٥٠.

(١٧) الحلي، الحسن بن المطهر، النافع يوم المحشر ص٣٧.

(١٨) القرآن الكريم، سورة الأنعام آية ٧٣.

(١٩) القرآن الكريم، سورة التوبة آية ٩٤.

( ٢٠ ) القرآن الكريم، سورة سبأ آية ٣.

(٢١) القرآن الكريم، سورة الزمر آية ٤٦.

(٢٢) القرآن الكريم، سورة الحشر آية ٢٢.

(۲۲) القرآن الكريم، سورة الجمعة آية ٨.

( ٢٤ ) القرآن الكريم، سورة البقرة آية ٧٧.

(٢٥) القرآن الكريم، سورة البقرة آية ٢٥٥.

(٢٦) القرآن الكريم، سورة ألأنعام آية ٣.

(٢٧) القرآن الكريم، سورة الأنعام آية ٥٩.

( ٢٨) توحيد الإمامية، مصدر سابق ص٢٦١.

(۱۸) توخید الإمامیه، مصدر سابق ص

( ۲۹ ) توحيد الصدوق، ص١٣٦.

( ٣٠) المصدر السابق.

(٣١) المصدر السابق، ص٤٣.

(٣٢) توحيد الإمامية، ص٧٧٥/٢٧٥.

(٣٣) المصدر السابق، ص٢٧٦.

(٣٤) المصدر السابق، ص٢٧٧.

(٣٥) المصدر نفسه، ص٥٣.

(٣٦) الأصفهاني، الميرزا مهدي، كتاب أبواب الهدى - مخطوط ، ص١٢.

- محطوط ، ص١١٠. (٣٧) المصدر السابق، ص٥٤.

( ٣٨ ) نفس المصدر، ص٥٤.

( ٣٩ ) المصدر نفسه، ص٥٥/٥٥.

(۱۱) المطادر المسلم، طن (٤٠) الكافي، ج١ ص٨٧.

(٤١) توحيد الإمامية، ص٥٦.

اع) توحيد الإسامية، ص١٠٠

(٤٢) المدرسة التفكيكية. مصدر سابق ص٣٥٠.

(٤٣) المصدر السابق، ص٤٠.

(٤٤) الأصفهاني، آية الله الشيخ الميرزا مهدي، معارف القرآن، ص٨٦٠ تكملة الآية: ﴿ يَقُولُ الَّذِينَ نَسُوهُ مِن قَبْلُ قَدْ جَاءتْ رُسُلُ رَبِّنَا لِإِلَّكُونُ بِالْحَقِّ فَهَلَ لَّنَا أُوْ نُرَدُّ بِالْحَقِّ فَهَلَ لَّنَا أُوْ نُرَدُّ

- (٥٧) أبواب الهدى- مخطوط ، ص١٤٠.
  - (٥٨) توحيد الإمامية، ص٢١.
- (٥٩) تنبيهات حول المبدأ والمعاد، ص٣٣/٣٢.
  - ( ٦٠ ) أبواب الهدى مخطوط ، ص٦٨.
    - (٦١) توحيد الإمامية، ص٣٧٠
  - (٦٢) أبواب الهدى مخطوط، ص٦٨.
  - (٦٣) أبواب الهدى- مخطوط ، ص٦٩٠.
- (٦٤) مصباح الهدى- مخطوط ، ص٦٦/٦٦.
  - (٦٥) المدرسة التفكيكية، ص٤٠.
  - (٦٦) المصدر السابق، ص٤١/٤٠.
- (٦٧) البحراني، المحدث الشيخ يوسف، الحدائق الناضرة في أحكام العترة الطاهرة، ج١ ص١٣١.
- (٦٨) الغروي، محمد عبد العسين محسن، مصادر الاستنباط بين الأصوليين والإخباريين، ص٧١.
  - ( ٦٩ ) الحدائق الناضرة، ج٩ ص٣٣٣.
  - (۷۰) مصباح الهدى- مخطوط ، ص٣/٤٠
- (٧١) الإسترأبادي، محمد أمين، الفوائد المدنية ص٤٤.

- فَنَعْمَلَ غَيْرَ الَّذِي كُنَّا نَعْمَلُ قَدْ خَسِرُواْ أَنفُسَهُمْ وَضَلَّ عَنْهُم مَّا كَانُواْ يَفْتَرُونَ ﴾ (٥٣) سورة الأعراف.
- (٤٥) مرواريد، آية الله الميرزا الشيخ حسن علي، تنبيهات حول المبدأ والمعاد، ص١٢.
  - (٤٦) المصدر السابق، ص١٢/١٢٠.
  - (٤٧) أبواب الهدى، مصدر سابق ص٤٠.
- (٤٨) الأصفهاني، آية الله العظمى ميرزا مهدي، مصباح الهدى، مخطوط ، ص٢٢.
- (٤٩) الصدر، الشهيد آية الله العظمى السيد محمد باقر، دروس في علم الأصول، ج٢ ص١٦٦٠.
  - (٥٠) مصباح الهدى- مخطوط ، ص٢٦/٢٦.
- (٥١) مصباح الهدى، مصدر سابق، ص٢٩، بتصرف.
  - (٥٢) المصدر نفسه، ص٣١.
  - (٥٣) المصدر نفسه، ص٣٢.
  - (٥٤) المصدر نفسه، ص٣٤.
  - (٥٥) مصباح الهدى- مخطوط ، ص٣٥.
  - (٥٦) أبواب الهدى- مخطوط ، ٦٥/٦٤.

# • الاستبداد السياسي وتحولات نظام التفكير

■■ الشيخ محمد العليوات\*

لا يبقى نظام التفكير على وتيرة واحدة، بل هو قابل للتغير والتبدل باسمرار. إن ما يتعرض له نظام التفكير من متغيرات عديدة، وما يواجهه من ضغوط شديدة تساهم في عملية تفكيكه وتحلله، وتنقله إلى نظام آخر له ساحاته ومواصفاته، كما تساهم مؤثرات أخرى في تكامله ورشده ونضجه، وتنقله هي الأخرى نقلة نوعية، وتكسبه مواصفات جديدة وسمات مميزة. وكل ذلك بسبب تفاعل الإنسان مع متغيرات الحياة التي تفرض عليه نوعاً معيناً من التفكير، حيث يتلون نظام التفكير حسب معطيات تلك المتغيرات وتأثيراتها، فكلما كانت ضاغطة في اتجاه معين، فإن نظام التفكير نفسه يتشكل في الاتجاه ذاته.

والنظام السياسي أحد العناصر المؤثرة جداً في تشكيل نظام التفكير وتوجيهه؛ حيث تتأثر جوانب الحياة المجتمعية بشكل النظام السياسي وطبيعته، ويصور التراث الإسلامي قدرة السلطان (النظام السياسي) وتأثيره على مناحي الحياة المختلفة كما في المروي عن الإمام علي المبلخ: «إذا تغير السلطان تغير الزمان»(۱).

والمعنى أن (النظام السياسي) يلون النظام المجتمعي بلونه، ويطمغه بطبيعته، ولذلك فالزمان يتغير بتغير النظام، فلكل نظام أفكاره وخططه، وطبيعته الخاصة، من هنا فإن نظام التفكير في المجتمع يتأثر بشكل كبير بالنظام السياسي السائد، فالنظام الفرعوني المسلط المستبد لا ينتج إلا الخوف والذل والجبن كما يستكشف ذلك من خلال تتبع قصة

<sup>\*</sup> عالم دين ومفكر إسلامي، السعودية.

بني إسرائيل في القرآن الكريم، وتجربتهم مع النظام الفرعوني؛ حيث يصور القرآن الكريم طبيعة النظام الفرعوني بقوله عزّ من قائل: ﴿ وَإِذْ أَنجَيْنَاكُم مِّنْ آلِ فِرْعَونَ يَسُومُونَكُمْ سُوءَ الْعَذَابِ يُقَتِّلُونَ أَبْنَاءَكُمْ وَيَسْتَعْيُونَ نِسَاءَكُمْ وَفِي ذَلِكُم بَلاء مِّن رَّبِّكُمْ عَظِيمٌ ﴾ (٢).

بيد أن نظام التفكير السائد في مملكة بلقيس يختلف عن النظام الفرعوني بل هما نظامان متضادان، ولكل منهما طبيعة خاصة، فالأول نظام اضطهادي، إقصائي، متفرد. هُمَا أُرِيكُمْ إِلاَّ مَا أَرَى (٢)، والآخر يمثل نظام الشورى(٤) والمشاركة في اتخاذ القرارات السياسية الخطيرة، يظهر ذلك من خلال السلوك الديموقراطي التي سلكته الملكة (بلقيس) حيث دعت المجلس الاستشاري للانعقاد وعرضت عليهم الحدث الجديد المتمثل بوصول رسالة نبي الله سليمان المنها، والذي يدعوها فيها إلى الدخول في الإسلام. يقول عز من قائل على لسان بلقيس: ﴿ يَا أَيُّهَا اللَّا أَفْتُونِي فِي أَمْرِي مَا كُنتُ قَاطِعَةً أَمْرًا حَتَّى تَشْهَدُون ﴾ (٥).

ويكشف هذا الخطاب السياسي الحكيم عن إيجابية النظام ودعوته للمشاركة وتحمل المسؤولية. إن الإيجابية هذه من توليد وإفراز نظام سياسي صالح، إذ النظام السياسي يولد مخرجات مجتمعية تربوية واقتصادية وثقافية.. تتوائم وطبيعته. وكما جاء في المأثور فإن السلطان كالنهر، إذا صلح صلحت روافده، وإذا فسد فسدت روافده.

#### المداهنة والخضوع:

ولسلطة الاستبداد السياسي أثرها الكبير في تشكيل بنية التفكير المجتمعي، وصياغة نظام التفكير وتوجيهه، إذ يدفع الاستبداد والاضطهاد والقهر السياسي بتشكل ثقافة مجتمعية تزود نظام التفكير بقيم وعناصر تنتمي لمنظومة الثقافة الاستبدادية وإفرازاتها العميقة، وما يولده غالبها من خنوع واستسلام وذل، حيث يدفع الخوف الإنسان المقولات الذي لا يظهر مقاومة للاستبداد السياسي إلى ممارسة المداهنة والاستسلام للمقولات والأوامر ذات الشبه الفرعوني بل يمكن الذهاب إلى أبعد من ذلك في بيان عمق التأثير الذي تتسم به الثقافة الفرعونية، ومدى تغلغلها في نظام التفكير المجتمعي حتى بعد زوال سلطة الاستبداد، وربما أمكن قراءة سلوك بني إسرائيل عند لجوئهم إلى عبادة العجل بعد أن خلصهم القاهر عزّ وجلّ من فرعون رمز الاستبداد على أنه استمرار لثقافة الخنوع والذل الذي تمكن من نفوسهم وتغلغل إلى أصقاع ذواتهم..

إنها ثقافة الاستبداد التي تأتي على شموخ الذات وعزها لو لم يكن هناك إحساس وشعور بالقهر، ومايثيره ذلك من إحساس وشعور بضرورة صد الاضطهاد ومقاومته، يقول السيد المدرسي في تفسير قوله تعالى: ﴿ وَإِذْ وَاعَدْنَا مُوسَى أَرْبَعِينَ لَيْلَةً ثُمَّ اتَّخَذْتُمُ الْعِجْلَ مِن بَعْدِهِ وَأَنتُمْ ظَالِمُونَ ﴾ (١).

«الطاغوت انتهى ولكن آثار سيطرته لم تزل كامنة في النفوس، وبارزة في التصرفات متمثلة في حالة الاستسلام والهزيمة النفسية والمتعود على الخضوع، من هنا تركهم قائدهم ومنقذهم عدة أيام، فلما عاد إليهم فإذا بهم يسجدون للعجل، لأنهم لا يزالون عبيداً في نفوسهم بالرغم من تحررهم الظاهر»(٧).

#### حالة اللامبالاة:

من تداعيات الاستبداد السياسي على الذات الفردية والجماعية عدم الاكتراث واللامبالاة بما يدور في المجتمع من قضايا، وأحداث، واستحقاقات، وهموم؛ حيث يسلب الاستبداد من الإنسان تفاعله مع ما يحط به من قضايا وهموم، بل يجعله خارج منظومة التفاعل الطبيعي، ويُصِّيره غالباً مخلوقاً سلبياً لا يقدر على شيء، حيث يقتل الاستبداد في كثير من الأحيان الشعور بالمسؤولية، والإحساس بالواجبات تجاه المجتمع والوطن، فليس هناك موقف إيجابي تجاه مشكلات المجتمع، والعمل على الدفاع من مصالحه، بل إن التهرب من تحمل المسؤولية والتنصل منها، ومن التصدي للطغيان السياسي والتفرد سيد الموقف، إنه أشبه بموقف من يتفرج على حرائق مندلعة في جميع الأرجاء ولا يحرك ساكناً، ولا يبادر إلى إطفائها مع خطورة الموقف، وحرجه، وكما تقول الأمثال الشعبية في مواطن الاستبداد: «خلِّ القرعة ترعى» حيث يضرب هذا المثل للإهمال وعدم المبالاة وترك الأمور تسير في أي اتجاه سواء كان نافعاً أم ضاراً، وسواء كانت نتائجه القريبة والبعيدة للبناء أو الهدم (^^).

ويكشف هذا المثل وأشباهه مدى سيطرة ثقافة اللامبالاة وانتقالها بمر الأجيال التي عانت من استمرار الاستبداد باعتبار أن الأمثال الشعبية تمثل الذاكرة الجماعية للأمم، وتعد محصلة مركَّزة لقناعات الأمم، وأفكارها المعتصرة من التاريخ بأحداثه السياسية وظروفه الاحتماعية.

## الانكفاء والانغلاق على الذات:

عندما يهيمن الاستبداد على صورة اضطهاد وقهر، يرتد الأفراد الذين وقع عليهم الاستبداد إلى داخلهم لخوفهم وخشيتهم من الآخر، حيث يتوجسون منه الشر بشكل دائم، وتسود نظرة الحذر الشديد من الآخرين، وربما تتطور هذه الحالة إلى عدم الرغبة في التواصل مع الآخرين، والميل الشديد للذوبان في الجماعة انطلاقاً من حماية الذات التي في حالة الاضطهاد إلا من خلال الانصهار في الجماعة والتحصن بها كوسيلة دفاعية ضد القهر الخارجي، وتفرض الجماعات التي يقع عليها أذى الاستبداد عزلة شديدة قد تؤدي إلى نظرة نرجسية عن الذات، بسبب إغفال حالة المقارنة مع الجماعات الأخرى، وتوهم حالة التفوق والتميز، فالنظرة المتورمة والمتعالية بسبب العزلة والانكفاء قد تولد مبتنيات أو

أفكار تؤسس لنظام تفكير يعتمد على مقدمات وخلاصات واستنتاجات لا تمت إلى الحقيقة بصلة، مما يؤدي إلى مأزق في نظام التفكير الجمعي لاحقاً بعد انكشاف الأخطاء ونرجسية النظرة إلى الذات المتورفة والموهومة بالتميز!

#### الحالة الاتكالية:

يسلب الاستبداد الاضطهادي بالتدريج من الإنسان الثقة بالذات وعندها يلوذ بقوى تحميه، وتوفر له الأمن، كالنوبان والانصهار في الجماعة.. الطائفة... القبيلة، ليجد نفسه في الأخير غارقاً في تبعية للغير وعلى مختلف الأصعدة (٩).

ويلجأ الأفراد في مثل هذه الحالات والظروف للتعويض عن حالة العجز بمجموعة من السلوكيات، تظهر وتكشف عن مدى العجز ومجمع الاتكالية في حياتهم، حيث يخلق الأفراد في أذهانهم حلولاً سحرية وخيالية من خلال تصور البطل الفذ المنقذ الذي يقلب الأوضاع في عشية وضحاها، من دون أدنى جهد جماعي، حيث لا يتم الفتح إلا عبره، وتنسج القصص والخيالات والمقولات حول الزعيم المنقذ.

والعلاقة مع الزعيم المنقذ هو أمية؛ لأنها ليست علاقة مع إنسان فهي له قدراته وطاقاته وحدوده وعيوبه، ومحاسنه وهذا نوع من التماهي الإسقاطي، بمعنى أن الإنسان المقهور يسبغ على الزعيم كل تصوراته الطفلية بالقوة والقدرة، وكل مثله العليا، ويجعل منه باختصار الصورة النقيض تماماً لصورته عن نفسه والتي يجهد في الهروب منها؛ لأنها نموذج النقص والمهانة. إن الإنسان المقهور يعيش في علاقته بالزعيم علاقة فعلية بين إنسان وآخر وعلى اختلاف المقامات، بل بين إنسان وتصور خرافي يسقط على الزعيم، وهذا ما يُحمِّل الزعيم أعباء لا قبل لأحد من بني البشر بها(۱۰۰).

وخلاصة: فإن الأفراد في مثل هذه الحالات ينظرون إلى الزعيم كأداة تقوم بتوفير الأمن والخير الوفير بدلاً عنهم، وربما أشارت كلمات بني إسرائيل إلى نبيهم موسى المنهم كما يعبر القرآن الكريم على لسانهم في قوله تعالى: ﴿ فَاذْهَبْ أَنتَ وَرَبُّكَ فَقَاتِلا إِنَّا هَاهُنَا قَاعِدُونَ ﴾ (١١) إلى هذه الحقيقة.

وبالعودة إلى ما سبق ذكره فإن بني إسرائيل حديثو عهد بالتحرر من الاستبداد إذ كانوا يرزحون تحت حالة استبداد وقهر شديدين، ومن هنا فإن تلك المخلفات الثقافية في مرحلة الاستبداد جعلت من نظام التفكير عندهم يعاني من القصور بل الاعتلال، ومرة أخرى تكشف الآيات القرآنية عن آثار حالة القهر عليهم إذ إنهم أرادوا التحرر والإصلاح لكن ليس بواسطتهم وفعلهم هم، وإنما بالاتكال السلبي على قيادتهم، وإذا بهم يهربون من التصدي وصعوباته ومشقاته وتضحياته، ويُحمّلون كل ذلك لزعاماتهم وقياداتهم.

إنهم يريدون من القيادة الدينية أن تحمل عنهم مشاكل الحياة، وتقوم بدلاً عنهم

بالعمل من أجل حالها..

فالنصارى الذين زعموا المسيح يفديهم بنفسه ويخلصهم من شرور أنفسهم، ومن سيئات أعمالهم كانوا من هذا النوع، واليهود الذين وكلوا الله عنهم في الحرب كانوا هكذا أيضاً، أي علَّقوا كل شيء على قيادتهم، وتهربوا هم من أعباء المسؤوليات واتكلوا على زعاماتهم فيها(٢٠).

كما وتظهر عند بني إسرائيل ظاهرة الأمل في الخلاص السحري ولو من خلال المعجزة، فلم يكن خطابهم لنبيهم موسى المنظم استخفافاً به؛ لأنهم ما كانوا يشكون في رسالته، ولكنهم طلبوا منه معجزة كما تعودوا(١٠٠).

وهكذا تتكرر هذه الحقائق المعبر عنها بالاتكالية وإلقاء الأعباء على الغير وخصوصاً الزعيم والقائد، إذا اجتمعت شروط الاستبداد السياسي التي توصل المجتمع من خلال نظام التفكير الجمعي إلى التوسل بالحلول السحرية المعاجزية حيث يكون الحل دائماً وأبداً على هذه الشاكلة! يننتظرونه من غيرهم ومن خارجهم ولو كان عبر المحيطات، لكن لا يكون عبرهم ومن خلالهم هم، فالعجز المتكرس في ذواتهم يشل طاقاتهم وحركتهم، إنهم قاعدون.. أبداً كما قال بنو إسرائيل، وليذهب الغير أنى كان ليؤدي الدور بالنيابة عنهم، فإنهم لن يباشروا الدور المناط بهم أبداً!

#### الهوامش:

- (١) ميزان الحكمة، ج٤، ص٥١٤.
  - (٢) سورة البقرة، آية ١٤١.
    - (٣) سورة غافر، آية ٢٩.
- (٤) راجع (دفاعاً عن الإسلام لا عن المرأة).
  - (٥) سورة النمل، آية ٣٢.
  - (٦) سورة البقرة، آية ٥٨.
- (٧) تفسير من هدي القرآن الكريم، ج، ص١٥٣٠.
  - (٨) الأمثال الشعبية، ص٢١٦.
  - (٩) راجع: التخلف الاجتماعي، ص١٢٠.
    - (١٠) التخلف الاجتماعي.
    - (١١) سورة المائدة، آية ٢٤.
- (۱۲) راجع تفسير من هدي القرآن، ج٢، ص٣٤٨.
- (۱۳) راجع تفسير التحرير والتنوير، ج٥، ص٨٠.

# • السلطان والحكم في منهج أهل البيت لللخ

■■ السيد جعفر العلوي\*

#### مقدمة:

يمثّل أثمة أهل البيت للله النموذج الشرعي والسليم للمواقف الحقة في قضايا الحياة في شتى أبعادها وقضاياها. ولعل حكمة الله جل وعلا في استمرارهم اثني عشر إماماً، ولمدة زمنية تربو على مائتين وخمسين عاماً، فلعلها لكي يصنعوا لنا واقعاً شرعياً وعملياً في التعامل مع متغيرات الحياة من خلال تنوعاتها واختلافاتها بما يجعلنا قادرين على الحصول على المثل والقدوة والحجة في مختلف القضايا والتغيرات. فقد مرت على حياة أئمة أهل البيت في معارضة لحكم تميز بحرية نسبية، هي فترة تأسيس الدولة الإسلامية. ومنها أنهم كانوا في دولة الستئصالية معادية لهم، كدولة بني أمية. ومنها أن أحدهم وهو الإمام الحسين الملكي عاش في دول في دولة عدوانية تعلن الفسق والفجور والعداء لقيم الدين. ومنها أن بعضهم عاش في دول تتميز بالصراعات بين اتجاهات سياسية متصارعة على السلطة كما في نهاية الدولة الأموية، وفي عصر هارون العباسي ومن تلاه. هذا التنوع في الظروف والدول أغنى الفكر الشيعي وجعله قادراً على بلورة فهم أفضل في الأسس السياسية الشرعية. ولعل الجانب السياسي في حياة أئمة أهل البيت من الجوانب التي لم يتم إغناء البحث فيها بما فيه الكفاية. ومن تلك

<sup>\*</sup> عالم دين، كاتب، مملكة البحرين.

القضايا المهمة في الجانب السياسي هي المبادئ والقيم التي كانت تحكم علاقة أهل البيت المنظم المناد المناد الإسلامي. وهذا ما نريد التعرض له في هذا البحث.

في البدء دعونا نعرف القاعدة الأصل في التعامل مع الأنظمة المنحرفة عن الدين، ثم نعرف الاستثناءات، أو الحكم الثانوي بتعبير الفقهاء.

# القاعدة الأصل: هي اجتناب الطاغوت والكفر به:

الأصل القرآني في ذلك هو قوله تعالى: ﴿ وَلاَ تَرْكَنُواْ إِلَى الَّذِينَ ظَلَمُواْ فَتَمَسَّكُمُ النَّارُ ﴾ (١). وقوله تعالى: ﴿ وَلاَ تَرْكَنُواْ إِلَى الطَّاغُوتِ وَقَدْ أُمِرُواْ أَن يَكْفُرُواْ إِلَى الطَّاغُوتِ وَقَدْ أُمِرُواْ أَن يَكْفُرُواْ إِلَى الطَّاغُوتَ أَن يَعْبُدُوهَا ﴾ (٢). وقوله تعالى: ﴿ وَالَّذِينَ اجْتَنَبُوا الطَّاغُوتَ أَن يَعْبُدُوهَا ﴾ (٢).

والطاغوت هو: الظالم الجبار، المتمرد على وظائف عبودية الله  $(^{(1)})$ , وهو الشخص الذي يتجاوز حده، ويتولى الناس بالقوة، ويحرم ما أحل الله، ويحلل ما حرم الله، ويطاع من دون إذن الله سبحانه  $(^{(0)})$ .

والكفر بالطاغوت لو أردنا ترجمته بالمعنى السياسي المتداول حالياً، فذلك يعني عدم الاعتراف بشرعيته، وعدم إعطائه أي اعتبار. وبالمعنى الديني هو عدم الإيمان بولايته على المستوى النظري والعملي. أما عدم الركون إلى الظالمين فيعني عدم الميل إلى الظالمين ومسايرتهم، وإعطائهم شرعية بالعلاقة الحسنة الطبيعية معهم. وبصورة عملية هو بالابتعاد عن الحكام المنحرفين عن الدين، واعتزالهم. وهذا ما نلاحظه في الجو العام لسيرة الأئمة الأطهار، حيث كانوا يتجنبون حكام زمانهم، ولا يخالطونهم، ويبتعدون عن مواقعهم ومجالسهم. ومن ذلك قول الإمام الصادق المنهي للمنصور حين عاتبه الأخير بعدم المجيء والتردد على السلطان. فقد كتب إليه: «لم لا تغشانا كما يغشانا سائر الناس؟

فأجابه الإمام ﴿ لَكِلْ : ليس لنا ما نخافك ولا عندك من أمر الآخرة ما نرجوك له، ولا أنت في نعمة فنهنتك بها ولا تراها نقمة فنعزّيك بها، فما نصنع عنك ؟؟.

فكتب إليه: تصحبنا لتنصحنا.

وهذا الطرح هو أحد أساليب الأئمة في تنفيذ قاعدة اجتناب الطاغوت. ومن هنا نستطيع فهم الأحاديث العديدة الناهية عن التقرب إلى السلطان، ومنها:

- ما قاله الإمام موسى بن جعفر عن آبائه عن الرسول عَلَيْلِيْ: «ما قرُب عبدٌ من سلطان إلا تباعد من الله»(٧).
- ما يروى عن الرسول عَلَيْنَ : «الفقهاء أمناء الرسل ما لم يدخلوا في الدنيا. قيل: يا رسول الله، فما دخولهم في الدنيا؟. قال: اتبًاع السلطان، فإذا فعلوا فاحذروهم على دينكم »(^).
- وعن سهل بن زياد، عن أبي عبد الله الله الله في قول الله تعالى: ﴿ وَلاَ تَرْكُنُواْ إِلَى

الَّذِينَ ظَلَمُواْ فَتَمَسَّكُمُ النَّارُ ﴾، قال: «هو الرجل يأتي السلطان فيحب بقاءه إلى أن يدخل يده إلى كيسه فيعيطه»(١٠).

- وعن الرسول عَرَيْنَ «إياكم وأبواب السلطان وحواشيها، وأبعدكم من الله من آثر سلطاناً على الله فجعل الميتة في قلبه ظاهرة وباطنة وأذهب عنه الورع وجعله حيران (١٠٠).

## صور عملية من اجتناب الطاغوت:

بل إن التشديد في عدم تأثر الناس بالسلطان الظائم، وصل حد النهي عن النظر إلى وجهوهم بنحو الإعجاب أو الاحترام، وهو ما يرويه سليمان الجعفري أحد أصحاب الإمام الرضا صليح، قلت لأبي الحسن الرضا صليح؛ ما تقول في أعمال السلطان؟ فقال: يا سليمان، الدخول في أعمالهم، والعون لهم، والسعي في حوائجهم، عديل الكفر، والنظر إليهم، على العمد من الكبائر التي يستحق بها النار("").

والأحاديث في هذا المجال مستفيضة في نهي التعامل معهم تجارياً أو العمل معهم.

يقول المرجع الديني السيد المدرسي: يبدو أن من مظاهر اجتناب الطاغوت، ترك العمل بعاداته وتقاليده، وشعائره أنى استطاع المؤمنون سبيلاً، ذلك لأن البشر قد جبلوا على احترام القوي، والتأثر به، وتقليده في أموره، واجتنابه يشمل -فيما يشمل من جميع النواحي، ومقاومة كل ما يمت إليه بصلة، والاستعانة بالله عليه لطرده والقضاء عليه، مثلاً كان طغاة بني العباس قد اتخذوا اللون الأسود شعاراً لهم، فوردت أحاديث عن أئمة أهل البيت بكراهية هذا اللون، حسب تفسير الفقهاء لعلة الكراهة (١٢).

ويقول العلامة محمد مهدي شمس الدين: لما كانت سلطة هؤلاء الحكام غير شرعية، فقد حرم الأئمة الله معاونتهم في ظلمهم، والعمل معهم، ودعم سلطانهم، فضلاً عن الاعتراف بشرعية سلطتهم، وقد ردعوا المسلمين عامة، وشيعتهم خاصة، عن التعاون مع «ولاة الجور» والعمل في سلطانهم (١٣).

وهكذا «نعرف أن الأصل هو مقاطعة الظالم، واجتنابه، واجتناب التحاكم إليه، أو التعامل معه» ( $^{(1)}$ )، ولذلك حرم العمل معهم ومعونتهم، والكسب معهم إلا بجهة الضرورة نظير الضرورة إلى الدم والميتة ( $^{(1)}$ ).

ونرى أن سياسة الأئمة المنه والمنه أساساً إلى مدى ابتعاد الحاكم الجائر عن قيم الدين على المنتوى العام. حتى إننا نستطيع أن نستخلص نظرية هي أنه بقدر ابتعاد الحاكم الجائر عن قيم الدين على المنتوى العام تكون قوة المعارضة ضده. أي كلما ازداد ابتعاده عن قيم الدين في الحق والحرية والعدالة والعزة وهي الأسس الرئيسية الأربع، ازدادت حدة المقاطعة ضده. ونستطيع أن نحصر بحسب

الاستقراء العقلي خمسة أشكال لصيغ معارضة الأئمة لحكومات زمانهم هي كالتالي:

# الشكل الأول: المسالمة:

وهو ما اتخذه الإمام علي مع الخليفتين الأول والثاني، والسبب هو وجود حرية نسبية في عهديهما، واستعدادهما لتقبل النصح في كثير من الحالات، وعدم استبدادها التام بالسلطة، حيث كانت الأمور تجري بمشورة المسلمين في الكثير من القضايا، بل بمشورة الإمام علي بالتحديد (١١)، ووجود حالة عامة لدى الحكم بتطبيق الأحكام الدينية، ولو بصورة يشوبها الخلل والنقص والخطأ في بعض الأحيان. كما أن أموال المسلمين كانت محفوظة، ولم تكن هناك أيد تتلاعب وتفسد في تلك الأموال العامة. هذه المسالة عبر عنها الإمام علي بقوله: «ووالله لأسلمن ما سلمت أمور المسلمين ولم يكن فيها جور إلا عليَّ خاصة التماساً لأجر ذلك وفضله» (١٠). ولكن ذلك لا يعني اعتراف الإمام بشرعيتهما في السلطة، بل كان يشير إلى مظلوميته وعدم استحقاقهما، وعدم قدرتهما على الحكم وفق مقتضيات الحكم الإسلامي بصورته الكلية والشاملة والحضارية.

هذا النمط من العلاقة مع الحكم لا يتحقق إلا ضمن ظروف نسبية في صلاح الحكم. أهمها وجود هامش حسن من الحريات وسلامة الأموال العامة، والاهتمام بتطبيق الشريعة.

## الشكل الثاني: المواجهة السياسية:

وهو ما اتخذه الإمام علي في سياسته مع عثمان، لأن الأخير ارتكب العديد من الإجراءات المخالفة لقيم الدين. ففي عهده تبدل الأمر تماماً حيث اقتقدت الحريات، وازداد القمع لأصحاب رسول الله على أصبحت أموال المسلمين نهباً لبني أمية وأصحابهم، واستبد عثمان ومروان بإدارة المسلمين من دون مشورة لأحد. هذه التطورات جعلت الإمام علي أكثر شدة في المعارضة كما أبان ذلك كتب التاريخ. فنلحظ كثرة المجابهات والاحتكاكات بين الإمام علي وعثمان في قضايا عديدة سردها التاريخ، من استنكاره لنفي أبي ذر، الى استنكاره على عثمان لتلاعبه بأموال المسلمين، والاستبداد بالأمر مع مروان. وبلغت المجابهات بينهما حداً بلغت أن قام عثمان بنفي أمير المؤمنين علي مرتين إلى خارج المدينة. وهذا الشكل هو الذي سار عليه الإمام الحسن أيضاً مع معاوية، فقد كانت المجابهات الكلامية والسياسية عنيفة جداً بينهما. وكان الإمام الحسن يفضح سياسة معاوية علناً ويبدي مساوئه. وبنفس القدر نرى ذلك عند الإمام الكاظم للهي الحكم. وحالة الصراع السياسي هداون العباسي للسلطة، ولم يرض بالاعتراف بشرعيته في الحكم. وحالة الصراع السياسي ضد الحكم الجائر بحسب الاستقراء في سيرة الأئمة الأطهار نراها تتحقق حين يرتكب الحاكم طد التحاكات مستمرة لقيم الدين والإنسانية، وفي الوقت ذاته يكون الإمام مدعوماً بقاعدة الجائر انتهاكات مستمرة لقيم الدين والإنسانية، وفي الوقت ذاته يكون الإمام مدعوماً بقاعدة

جماهيرية واسعة تؤهله للدخول في مواجهة سياسية علنية. وهذا ما كان متحققاً في عهد الإمام علي مع عثمان والإمام الحسن مع معاوية والإمام الكاظم مع هارون العباسي (١٨). فقد كان الالتفاف الجماهيري حول الإمام الكاظم بلغ درجة عالية، بسبب انتشار مجالس العلم التي كانت في عهد أبيه الصادق، وانتشار التشيع بصورة واسعة. كما كان استهتار هارون بأموال المسلمين وسحقه للحريات وقتله للأحرار مشابهاً لعهد معاوية.

## الشكل الثالث: المقاطعة السلبية:

وهي السياسة التي أتخذها معظم أئمة أهل البيت المناه السجاد والباقر والصادق والجواد والرضا والهادي والعسكري. حيث كانوا يبتعدون عن مواقع الحكم، ويقاطعونه. وهم بذلك يوضحون لشيعتهم ولعامة المسلمين عدم شرعية حكومات الجور، ويطلبون منهم المقاطعة والابتعاد عن الظالمين، ويحذرونهم بالأحاديث التي سردنا بعضها. فهذا الإمام السجاد يكتب إلى محمد بن مسلم الزهري وهو أحد علماء المسلمين يستحثه بعدم الرضوخ للحكام الظلمة وعدم مسايرتهم، قائلا له: أوليس بدعائه إياك حين دعاك جعلوك قطباً أداروا بك رحى ظلمه، وجسراً يعبون عليك إلى بلاياهم (١٠١٠). وفي الوقت ذاته يسم شكل المقاطعة السلبية بعدم إعلان المجابهة السياسية المباشرة مع تلك الحكومات. بل نرى أن الأئمة في ظل هذه السياسة متفرغون للعمل العلمي والتثقيفي والخيري والاجتماعي. أما في الجانب السياسي فيشير العديد من الباحثين الى دعمهم للثورات التي قادها العلويون ضد الحكومات الجائرة في زمانهم من دون أن يصل إلى درجة تبني تلك الثورة علناً. كدعم السجاد لثورة المختار وثنائه عليه، ودعم الصادق لثورة زيد بن علي والترحم عليه، وكذا السجاد الحسن (٢٠٠).

هذه الحالة من المقاطعة السلبية لم تكن بسبب اختيار شخصي من الإمام، ولكن لتعذر الظروف عليهم للقيام بالمعارضة السياسية العلنية، أو بإعلان الثورة بسبب قلة الناصرين، وشدة فتك الأنظمة، وهو ما عبر عنه الإمام الصادق الملل في حديثه مع أحد مواليه حين طلب منه النهوض كما نهض جده الحسين الملل وفي الوقت ذاته فإن الأئمة الذين اتخذوا هذا النوع من المعارضة كانوا يعملون بشكل استراتيجي بعيد المدى في تدعيم الإسلام الأصيل، ساحبين البساط من تحت أيدي الظالمين عبر نشر المعارف العقائدية والعلمية، وتثقيف الأمة وتربية عناصر قوية استطاعت أن تقوي دعائم التشيع، وجعلته كالجبل الأشم لا تؤثر فيه أعاصير بطش الحكومات الظالمة ومؤامراتها المختلفة.

## الشكل الرابع: العصيان المدنى:

وهو ما استخدمه الإمام الحسين مع معاوية، فبعد عشر سنوات من وصول معاوية

إلى الحكم (١٦) واستتاب الأمر له، صمم على ضرب المعارضة والتخلص منها، فبدأ بقتل الإمام الحسن عن طريق السم في سنة ٥٠ للهجرة، وفي العام التالي طلب من واليه زياد اعتقال قيادات المعارضة في الكوفة، وهم الصحابي حجر بن عدي وأصحابه، فقتلهم في ٥١ للهجرة. ثم قتل عمرو بن الحَمِق الخزاعي. ولم يتورع بعد ذلك عن أي فعل. وهنا صعّد الإمام الحسين المنظي مستوى معارضته إلى ما يمكن أن نسميه بحسب المصطلح السياسي المعاصر بالعصيان المدني (١٣). وتمثل هذا العصيان في تحريض الإمام الحسين المنظي ضد معاوية في اجتماعات حضرها كبار رجال الأمة، حيث ينقل لنا التاريخ أن الإمام الحسين دعا عبد الله بن عباس وعبد الله بن جعفر وأبرز شخصيات المجتمع الإسلامي آنذاك ممّن عرف بالنزاهة والصلاح وبني هاشم أن يجتمعوا في خيمته بمنى، فاجتمع سبعمائة من التابعين ومائتان من الصحابة فقام خطيباً فيهم:

«أمّا بعد فإنّ الطاغية قد صنع بنا وبشيعتنا ما قد علمتم ورأيتم وشهدتم وبلغكم، وإنّي أريد أن أسألكم عن أشياء فإن صدقت فصدّقوني وإن كذبت فكدّبوني، اسمعوا مقالتي واكتموا قولي، ثمّ ارجعوا إلى أمصاركم وقبائلكم من أمنتموه ووثقتم به فادعوهم إلى ما تعلمون، فإنّي أخاف أن يندرس هذا الحق ويذهب، والله متم نوره ولو كره الكافرون ((")، ذكر في هذا الخطبة فضائل الإمام علي وعظمته، بعد أن شاهد الحكم الأموي الجائر يلعن الإمام علي من أعلى المنابر، ويستخف به. وكان الإمام في كل مقطوعة من خطبته يطلب شهادة الصحابة فيما سمعوه ورووه عن الرسول عَيْنَيْنَ اليكون ذلك أبلغ في دحض دعايات الحكم الأموي.

ومن صور هذا العصيان المدني مصادرة الإمام العسين لقافلة متجهة من اليمن إلى معاوية في الشام، محملة بالمتاع والأموال. وكان من المفترض أن يوزعها معاوية بغير وجه استحقاق على بني عشيرته. ولم يكتف الإمام بالمصادرة ولكنه قام بإرسال خطاب إلى معاوية يبلغه بمصادرة تلك القافلة ليعلمه أن العصيان المدني ضده قد ابتدأ وألَّا شرعية مطلقاً لدولة الإرهاب والقتل التي كان يقودها. وجاء في ذلك الخطاب: «من الحسين بن علي إلى معاوية بن أبي سفيان. أما بعد فإن عيراً مرت بنا من اليمن تحمل مالاً وحُللاً إليك لتودعها خزائن دمشق، وتعلّ بها بعد نهل ببني أبيك، وإني احتجت إليها وأخذتها، والسلام»(٢٠٠).

وبما أن الإمام الحسين لا يتحرك إلا بمنطق الشرع، بل من أفعاله نتعلم الشريعة، فإن مصادرة تلك الأموال لم تكن لحاجة الإمام الشخصية، فحاشا للإمام أن يصادر الأموال لنفسه، بل كانت المصادرة إعلاناً بعدم شرعية حكم معاوية، ذلك الحكم الذي نكث العهود الذي قطعها مع الإمامين الحسن والحسين على أثر الصلح. وهذا عين ما فعله رسول الله وأصحابه حين صادروا قافلة لقريش كانت متجهة لبعض تجارها. يقول المرجع الديني السيد المدرسي (دام ظله) معلقاً على هذه الرسالة: «وأول ما لفت نظر معاوية من هذه

الرسالة تقديم الإمام الحسين المليخ اسمه واسم أبيه على ذكر معاوية ثم دعاؤه له باسمه الشخصي دون أن يشفعه بلقب (أمير المؤمنين) ويعتبر ذلك تحدياً بليغاً لسلطة معاوية، بل يؤكد هذا في أن الكاتب قد خلع عن نفسه الرضوح لسلطان الدولة الباطلة»(٢٥).

واستمر الإمام الحسين يواجه معاوية ويعلن للأمة ضرورة مواجهته. فحين حاول معاوية أن يستميل الإمام الحسين ويعاتبه على معارضته له، ويذكره بالصلة الودية التي تجمعه مع معاوية. فما كان من الإمام إلا أن رد عليه بهذه الرسالة الصارخة، ومما تضمنته: «وإني ما أردت حرباً عليك ولا خلافاً، وإني لأخشى الله في ترك ذلك منك ومن الإعذار فيه إليك، وإلى أوليائك القاسطين الملحدين -حزب الظلمة- وأولياء الشيطان. ألست القاتل حجر بن عدى أخا كندة، وأصحابه، المصلين العابدين… أولست قاتل عمر بن الحمق الخزاعي صاحب رسول الله عليها، وأخذ الإمام يعدد لمعاوية جرائمه الكبرى، ثم اختتم الرسالة بقوله: «إنّي لا أعلم فتنة أعظم على هذه الأُمّة من ولايتك عليها، ولا أعظم نظراً لنفسي ولديني ولأمة محمد عَبَيْنِي أفضل من أن أجاهدك» (٢٦).

إذن العصيان المدني هو أحد الأشكال التي اتخذها أئمة أهل البيت اللي في مواجهة ومجاهدة الحاكم الجائر ولكن دون أن يصل الأمر إلى مرحلة الثورة عليه.

# الشكل الخامس: إعلان الثورة على الجائر:

حين يصل الجائر باستهتاره بالقيم والخروج عن النواميس الاجتماعية حداً لا يمكن تقبله، تصبح مسألة الخروج على ذلك الجائر مسألة ضرورية في نظر الأئمة، ولكن بشرط وجود الناصرين وعدم وجود مانع من إعلان الثورة عليه. وإلى ذلك يشير قول الإمام أمير المؤمنين المناه المناه في «فلولا حضور الحاضر، وقيام الحجة بوجود الناصر وما أخذ الله على العلماء ألا يقاروا على كظة ظالم ولا سغب مظلوم لألقيت حبلها على غاربها» (٣٠٠).

فإلامام يوضح وجود مسؤولية ملقاة على أهل العلم وهي النهوض ضد الحكم الظالم المستبد لنصرة المظلومين وكف يد الظالمين عنهم، بشرط وجود حالة من الحضور الجماهيري (حضور الحاضر) ووجود الناصرين بما يناسب النهوض ضد الجائر. وهذا ما تحقَّق وتَنَجَّز عند الإمام الحسين الملي في عهد يزيد، فأسباب الثورة كافية وهي وجود حالة لا تطاق من الظلم الفادح، وشرط النهوض هو وجود الناصرين له. فقد توفر للإمام الحسين الملي أنصارٌ عديدون في وسط الأمة، بأكثر ممن قتل في ساحة كربلاء، فقد كانت هناك استعدادات واسعة لنصرته في عدة قبائل ومناطق. ولم يكن هناك مانع من قيام الثورة. وليست الثورة على الظالمين تعني بالضرورة اتخاذ طريق العنف من الوهلة الأولى، بل العكس تحري السلم في الوصول إلى إسقاط الطاغية بكل الوسائل السلمية المتاحة، حتى إذا استنفذت يتم اللجوء إلى القوة كوسيلة للدفاع كما هي سيرة الإمام الحسين الملي في نهضته المباركة. هذا الشكل

الخامس هو الشكل الذي سيعلنه الإمام المهدي المنتظر على المنتظر الله الروايات الصحيحة المأثورة ضمن ثورة عالمية تطيح بأنظمة الجور والظلم، من أجل إقامة النظام الإسلامي العادل الذي سيكون من أعظم نعم الله على عباده المستضعفين.

# الاستثناءات المسموح بها في التعامل مع السلطات الجائرة:

الغروج عن القاعدة والأصل السابق يحتاج إلى دليل خاص، ويبقى أن الجانب النفسي قائم على ذات الأصل، أي لا تتغير في النظرة داخلياً لدى المسلم حتى ولو سُمح له بأي استثناء. كما كان الأئمة في مثل هذا الوضع يدفعون ببعض العناصر الموالية لهم إلى مواقع متقدمة في الحكم بشكل سري، من أجل تسيير شؤون أتباع الإمام، وتخفيف الضغط عليهم، كما أجاز الإمام الكاظم لعلي بن يقطين بأن يكون وزيراً لهارون العباسي. مما يمنحنا ترخيصاً واضحاً واستثناء من القاعدة الأصل في التعامل مع حكام الجور. يقول الشيخ شمس الدين: أجاز الأئمة المعصومون لشيعتهم التعامل مع حكام الجور لحفظ النظام العام، ووحدة الأمة ودفع الضرر عن المؤمنين، وإقامة العدل في الرعية (٢٠١٨). ويستدل الفقهاء على هذا الجواز بعدة أدلة أهمها:

- \* قوله تعالى: ﴿ اجْعَلْنِي عَلَى خَزَآئِنِ الأَرْضِ ﴾ (٢١) حين طلب نبي الله يوسف من ملك مصر الولاية.
  - \* قول الإمام الصادق الملك : كفارة عمل السلطان قضاء حوائج الأخوان.
- \* قول أبي الحسن ﴿ لَلِمُ الله في أبواب الظلمة مَنْ نوّر الله به البرهان، ومكّن له في البلاد ليدفع بهم عن أوليائه، ويصلح الله بهم أمور المسلمين (٢٠٠).

كما أجاز أئمة أهل البيت الملكي العمل في حكومات الجائرين، والتعامل معهم في حال الخوف والاضطرار، ومن الأدلة على ذلك، قول الإمام علي بن الحسين الملكي: إذا كنتم في أئمة جور، فاقضوا في أحكامهم، ولا تشهروا أنفسكم فتقتلوا، وإن تعاملتم بأحكامنا، كان خيراً لكم. وقول الصادق: «فكل شيء يعمل المؤمن بينهم، لمكان التقية، مما لا يؤدي إلى الفساد في الدين فجائز»(٢٠). إلا أن للتقية ظروفها الخاصة، التي لا تتحقق إلا في حال الكبت والقمع الشديدين.

ويشير الإمام السيد محمد الشيرازي إلى أن هذا الاستثناء، عبر دخول المؤمنين في حكومات الجائرين، هو أحد إشكال المقاومة الايجابية، لأجل الإحسان إلى المسلمين، والحد من نشاط الجائرين (٢٣).

وهنا نشير إلى مسألة أفتى بها الإمام الخميني بشأن العلاقات مع أنظمة الجور:

لو كان ورود بعض العلماء مثلاً في بعض شؤون الدول موجباً الإقامة فريضة أو فرائض أو قلع منكر أو منكرات، ولم يكن محذور أهم كهتك حيثية العلم والعلماء وتضعيف

عقائد الضعفاء وجب على الكفاية، إلا أن لا يمكن ذلك إلا لبعض معين لخصوصيات فيه، فتعين عليه (٢٣).

وقد يتذرع البعض بالتقرب إلى الحكومات الجائرة للحصول على مواقع وجوائز ومصالح منها، بهذا الاستثناء الذي سمح به الأئمة الراشدون على منافع عامة لهم، وليست إنما سمح به لأجل تقوية المؤمنين وحمايتهم، والحصول على منافع عامة لهم، وليست شخصية لذات المتقرب، فإن التقرب لهم على سبيل الحصول على المغانم الشخصية حتى ولو تذرع صاحبها بالعمل لصالح المسلمين هي من المحرمات الكبرى المنهي عنها. فعن النبي عنها، فعن النبي عنها، وكان في درجته مع قارون في التابون الأسفل من النار (٢٠).

#### النتيحة العامة:

أئمة أهل البيت المنظل حجج الله على الخلق، لذا استلزم عملهم الانضباط الشديد، فيما يتعلق بالتعامل مع حكام الجور، ونلاحظ أنهم في كل الأحوال لم يكونوا ليقروا بشرعية أولئك الحكام، بل جاهدوهم بقدر ما تتيح لهم الإمكانات. وقد تحملوا في سبيل ذلك الأذى والمصائب والبلوى من طغاة زمانهم، وذلك هو جهاد الأئمة وأمرهم بالمعروف ونهيهم عن المنكر، كما نقرأ في زيارتهم الجامعة:

«وصبرتم على ما أصابكم في جنبه وأقمتم الصلاة وآتيتم الزكاة وأمرتم بالمعروف ونهيتم عن المنكر وجاهدتم في الله حق جهاده حتى أعلنتم دعوته، وبينتم فرائضه وأقمتم حدوده ونشرتم شرائع أحكامه وسننتم سنته»(٥٠٠).

إلا أننا نلحظ أن الأئمة المن أيضاً كانوا يستثمرون أية أجواء يتيحها حكام الجور، في العمل العلمي والتوعوي والخيري وحفظ مصالح المسلمين، كما فعل أئمة أهل البيت المن كالسجاد والباقر والصادق المن كما كان الأئمة يلاحظون عدة اعتبارات في معارضتهم، أهمها:

١- وحدة الأمة الإسلامية، كما نلحظه في تصرف الإمام علي مع الخلفاء الثلاثة.

٢- مستقبل العمل الإسلامي، والحفاظ على العناصر الفعالة فيه. فلم يكن يلحظ الأئمة حاضرهم فقط، بل كانوا ينظرون إلى مسيرة العمل الرسالي. فأحد أسباب إقدام الإمام الحسن على الصلح هو حفظ العناصر المؤمنة الخيرة في الأمة والتي كان وجودها أهم من إقحامها في صراع يؤدي إلى استشهادها.

٣- حفظ النظام العام للمجتمع الإسلامي، فقد كان الأئمة يدعون إلى عدم التعرض للسلطان في حال عدم توازن القوى بين الطرفين، كما هو موقف الإمام الصادق مع ثورة محمد ذي النفس الزكية حفيد الإمام الحسن المللان وذلك حفاظاً على النظام العام للأمة بما يسببه الخروج أحياناً من أزمات تؤدي إلى تردي أوضاع الأمة ولحوق الأزمات الشديدة بها.

### الهوامش:

- (۱) هود/۱۱۳.
- (۲) النساء/٦٠.
- (٣) الزمر/١٧.
- (٤) تفسير الميزان في معنى الطاغوت في آية ٦٠ من سورة النساء.
- (٥) التشريع الإسلامي ٣٨٢/٩، المرجع السيد محمد تقى المدرسي.
  - (٦) بحار الأنوار : ج٤٧ ص١٨٤.
  - (٧) بحار الأنوار، ج ٧٢، ص ٣٧٩.
    - (٨) أصول الكافي، ج ١، ص ٤٦.
  - (٩) الفروع من الكافي، ج ٥، ص ١٠٨، ح١٢
  - (١٠) مستدرك وسائل الشيعة، ج١٣، ص١٢٣.
    - (١١) الوسائل ١٢/١٣٨.
    - (١٢) التشريع الإسلامي ٣٨٣/٩.
  - (١٣) في الاجتماع السياسي والاجتماعي، ١٨٥.
    - (١٤) التشريع الإسلامي ٩/٣٨٢.
- (١٥) المكاسب المحرمة للأنصاري نقلاً عن تحف العقول.
- (١٦) راجع (علي والخلفاء) لنجم الدين العسكري، حيث يكشف عن عشر حالات يرجع فيها أبو بكر، وتسعين حالة يرجع فيها عمر إلى الإمام على.
  - (١٧) نهج البلاغة خطبة ٧٤.
- (١٨) يقول السيد المدرسي: «إن الحركة الرسالية كانت بمثابة دولة بزعامة الإمام الكاظم داخل الدولة الرسمية. للمزيد عن خصوصيات الكاظم» راجع التاريخ الإسلامي للمرجع المدرسي.
  - (١٩) أئمتنا ١/ ٢٨٩ علي محمد دخيل.
- (٢٠) راجع كتاب (التاريخ الإسلامي) لأية الله

- العظمى السيد محمد تقي المدرسي، حيث يشير إلى علاقة الأئمة بتلك الثورات.
  - (٢١) استلم معاوية الحكم في عام ٤٠ للهجرة.
- (٢٢) يعرف القاموس السياسي العصيان المدني باعمل أو سلسلة أعمال يكون القيام بها عمداً على سبيل التحدي للسلطة المدنية من أجل الوصول إلى هدف معلن، وهو شكل من أشكال المقاومة السلبية التي لا تصل إلى حد العنف أو التمرد، ومن مظاهره: الامتناع عن دفع الضرائب، مقاطعة شاملة.
- (۲۳) كتاب سليم بن قيس الهلالي، ص ۲۰٦؛ الغدير:١٩٨٨.
- ( ٢٤) النبي وأهل بيته ص ٢١٤ آية الله العظمى السيد محمد تقى المدرسي.
  - (٢٥) المصدر السابق.
  - (٢٦) المصدر السابق.
  - ( ٢٧ ) نهج البلاغة، الخطبة الشقشقية.
- (٢٨) في الاجتماع السياسي الإسلامي ١٨٩، للمزيد من البحث الفقهي العلمي في مجال الاستثناء راجع هذا الكتاب.
  - (۲۹) يوسف/٥٥.
- (٣٠) المكاسب المحرمة، الولاية للقيام بمصالح العباد.
  - (٣١) في الاجتماع السياسي الإسلامي ٢٠٣.
- (٣٢) موسوعة الفقه، الحكم في الإسلام ٩٩/٢٤٢.
  - (٣٣) تحرير الوسيلة ١/ ٤٧٤.
  - ( ٣٤ ) الوسائل ١٢ /١٣٠ باب ٤٢ ح١٤.
- (٣٥) الزيارة الجامعة، رواها الصدوق في الفقيه والعيون عن موسى بن عبد الله النخعي.

# • نقافة التعصب ومقتضيات الإصلاح

• • الشيخ ناجي أحمد الزواد\*

تلف أقطار العالم موجة عارمة من العنف المتصاعد تكاد أن تغرقه في دوامة المحن والأزمات، فلا تلتفت يميناً أو شمالاً إلا وتشهد تلك الإثارة التي تكبد الواقع المآسي والجراحات، فتضاعف من همومه ومآزقه الحرجة، وتغرقه بالظواهر المرضية المستعصية، فما هي الدواعي والأسباب؟

ومن أين تنشأ تلك البؤر السقيمة؟ وهل للمناخ دور في تهيئة وسائلها وآلياتها؟ ثم هل الدين مسؤول عن انتشارها وتناميها؟ قبل الإجابة عن ذلك ينبغي الإشارة إلى بعض الأمور.

# الأمر الأول: هوية التعصب والتغاير الديني:

قبل كل شيء ينبغي أن ندرك أن العنف لا دين ولا رسالة له، ولا يمتلك هوية ولا شرعية تدعم بناءه ووسائله، وهو مجهول التاريخ، فلم يقره دين من الأديان طوال المسيرة البشرية، بل إن رسالة الدين كانت تواقة لنشر قيم العدل والسلم والمساواة بين البشر، ولطالما جاءت مفاهيم لتؤسس مبادئ التعايش الإنساني المنبعث من الرحمة والرأفة، والتحسس لقضايا الناس كافة، وكان عنوانها الواضح ونداؤها الصريح قوله تعالى: ﴿ وَمَا

<sup>\*</sup>عالم دين، كاتب، السعودية

أَرْسَلْنَاكَ إِلا رَحْمَةً لِّلْعَالَمِينَ ﴾ (١)، وقوله: ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَاكَ إِلا كَاقَةً لِّلنَّاسِ بَشِيراً وَنَذِيرًا وَلَكِنَّ أَكْثَرَ النَّاسِ لاَ يَعْلَمُونَ ﴾ (١)، فعلى أساس هذه المعايير كان منطلق الرسالة وبناء حركتها وأسسها القويمة، أما النظرة المغايرة للفطرة والدين فإنها نتيجة تصورات البشر وتقديراتهم المنحرفة، ﴿ ذَلِكَ بِمَا قَدَّمَتُ أَيْدِيكُمْ وَأَنَّ الله لَيْسَ بِظَلاَّم لِّلْعَبِيدِ ﴾ (٢).

فقيم الحق الأصيلة تدعو إلى السلام ونشر بواعث الخير والصلاح في المجتمعات، وتسعى جاهدة لإرساء سبل التعايش ونبذ العدوانية والتعصب، وتستنهض قدرات الأمة وموروثاتها الخيرة في سبيل الهداية والرشاد، كيما تتوصل لتحقيق الأمن والاستقرار عند المجتمعات، يقول تعالى: ﴿ وَلْتَكُن مِّنْكُمْ أُمَّةٌ يَدْعُونَ إِلَى الْخَيْرِ وَيَأْمُرُونَ بِالْمَعْرُوفِ وَيَنْهَوْنَ عَنِ الْمُنكَرِ وَأُوْلَئِكَ هُمُ الْمُفْلِحُونَ ﴾ (نا، وإذا كانت تتبنى وسيلة المواجهة والقتال في بعض مراحلها فذلك لصد الطغيان والعدوان، قال تعالى: ﴿ وَقَاتِلُواْ فِي سَبِيلِ الله الَّذِينَ في بعض مراحلها فذلك لصد الطغيان والعدوان، قال تعالى: ﴿ وَقَاتِلُواْ فِي سَبِيلِ الله الَّذِينَ يُقَاتِلُونَكُمْ وَلاَ تَعْتَدُواْ إِنَّ الله لاَ يُحِبِّ الْمُعْتَدِينَ ﴾ (ن)، فهي إنما تكون من أجل الله والقيم الحقة، لا لتهيئة منطلقات عدوانية تأجج الأجواء بالفوضى والفساد.

# الأمر الثاني: منطلقات فكر التعصب عبر التاريخ:

لم تكن نشأة رسالة الأديان باعث على تهيئة أجواء التشنجات والأحقاد المستعرة بين البشر وإقامة السدود العصبية، ولم تكن تغرس في أتباعها أو تغذيهم على العدوانية، وإقصاء الآخر بأى حال من الأحوال، بل دأبت على إرساء التعاليم التي تعزز الروابط الإنسانية وتشيد جسور علاقاتها، وتعضد لحمتهم بالمفاهيم والرؤى التي تعمق منطلقاتهم وأهدافهم على نشأتهم وأصولهم، غير أن أولئك الأتباع لما واجهتهم من ظروف اجتماعية ضاغطة، ورغبات مذهبية وشخصية سوغت لديهم شق طريق عدواني قائم على التعصبات وسلب الآخرين حقوقهم، وإقصائهم من خارطة الوجود، ويبرز هذا النموذج واضحاً في التاريخ حين غدا كل طرف يدِّعى الحق له دون غيره ويرتدى عباءة الشرعية والحقيقة ويدفعها عن الآخرين، دون أن يذعن للمعايير والضوابط والمفاهيم الكاشفة عن القيم الحقه، قال تعالى: ﴿ وَقَالَتِ الْيَهُودُ لَيْسَتِ النَّصَارَى عَلَىَ شَيْءٍ وَقَالَتِ النَّصَارَى لَيْسَتِ الْيَهُودُ عَلَى شَيْءٍ وَهُمْ يَتْلُونَ الْكِتَابَ كَذَلِكَ قَالَ الَّذِينَ لاَ يَعْلَمُونَ مِثْلَ قَوْلِهِمْ فَاللَّهُ يَحْكُمُ بَيْنَهُمْ يَوْمَ الْقِيَامَةِ فِيمَا كَانُواْ فِيهِ يَخْتَلِفُونَ ﴾(١)، وهكذا يمتد هذا التصور عمقاً وتجذراً عبر الزمان والمكان بدعاوى وتصورات مختلفة تخدم الأهداف والمنطلقات ذاتها، وربما كان شعار الفرقة الناجية جارياً في هذا السياق ومُتَّفِقاً مع تلك المنطلقات، فكل فرقة تزعم أنها المركز الحقيقي لقيم الحق والصلاح وليس للآخر -ولو كان أكثر صلاحاً واستقامة وانسجاماً مع القيم الخلاقة- أي علاقة صحيحة بالحق وموازينه الحقيقية، وكما يقاس ذلك على المعايير القيمية والمبدئية فإنه ينساق إلى الاستنتاجات الفكرية والثقافية، وفي العصور الوسطى مارست السلطة الكنسية كل ألوان القهر والاستبداد بحق العلماء والمفكرين، فكل من تجرأ وأتى بفكر أو نادى بإصلاح لا يتوافق مع مبادئ نظم الكنسية ودعواتها، كان لها الحق في إخراسه واستئصاله، فأزهقت أرواح الكثير من المبدعين والمفكرين في سبيل تصاعد الفكر التعصبي.

كما أنها باسم الدين والانتصار للصليب شنت عدوانيتها على الآخرين، وكانت البشرية تعاني ردحاً من الزمن من تلك الحملات المسعورة فأساءت للدين المسيحي الذي قامت مبادئه على المحبة والعدل والمساواة بين البشر، وأغرقت البشرية بفوضى الحروب التي لا طائل لها، فمنيت الإنسانية بخسائر فادحة، لا في الأرواح فحسب، بل في القيم والمبادئ والأخلاق.

## الأمر الثالث: ثقافة التسامح:

لقد بدا واضحاً مدى رفض العصبية في منظور الشريعة الغراء وتعاليمها السمحاء، ليس لأنها تنطلق من بواعث شخصية أو عرقية أو حزبية وتحقيقاً لمصالحها فحسب، لكنها تقوم على إعاقة حركة المجتمع من التقدم والانطلاق، وهي ظاهرة مرضية فتاكة تشل قدرات المجتمع وتفشل مشاريعه الإصلاحية والتغييرية، ومن هذا المنطلق تضافرت الروايات الواردة في هذا الصعيد، ففي الحديث عن الإمام الصادق للمنه عن الرسول منه قال: من تعصب أو تُعصِّب أو تُعصِّب له فقد خلع ربق الإيمان من عنقه (٧). وفي حديث آخر قال للهن قال: قال رسول الله منه الله عن كان في قلبه حبة خردل من عصبية بعثه الله يوم القيامة مع أعراب الجاهلية (٨). وقال المنهن من تعصب عصبه الله عز وجل بعصابة من نار (١). فهي لا تنم فكره إلا إلى المحور والمحيط الذي ينشأ فيه، ولا يرى للفكر الآخر أي حق في التعايش، وهي فكره إلا إلى المحور والمحيط الذي ينشأ فيه، ولا يرى للفكر الآخر أي حق في التعايش، وهي خلاف المنطق السليم القائم على بسط وسائل الحوار وتذليل سبلها، لتندفع مسيرة التكافل والتطور في استنباط الرؤى والأفكار، وليس من بد إن يدعم بناء الحضارة ويضفي عليها حلة التقدم، هو مقدار ما تمتلكه المجتمعات من الانفتاح على الآخر والاستفادة من تجاربها وخبراتها ولذا ورد في الحديث عن أمير المؤمنين للهن: خذ الحكمة أنى كانت... (١٠) وقال وخبراتها ولذا ورد في العديث عن أمير المؤمنين فيه: خذ الحكمة أنى كانت... (١٠) وقال ألهني قطيط وحدها فهو أحق بها(١٠).

ولا يقتصر الأمر على قبول الآخر فيما يتصور من رؤى وأفكار وإنما فيما ينتمي إليه من اعتقادات وطقوس دينية، ولقد حض الدين على بناء ثقافة التسامح والتعايش وتعزيز جسور العلاقات الإنسانية، وبرغم ما قامت عليه مبادئ الدين وقيمه الأصيلة، إلا أنها لم تتعامل مع الآخر بمنطلق دوني، تقوم مساعيه على إقصاء الآخر وسلب حقوقه، إنما كانت انطلاقتها إنسانية، تنبعث من صميم هذا الأساس، وتقدر جهد الإنسان وما يقدمه

من إنجازات حضارية، قال تعالى: ﴿ يَا آَيُّهَا النَّاسُ إِنَّا خَلَقْنَاكُم مِّن ذَكَرٍ وَأُنتَى وَجَعَلْنَاكُمْ فَيْ اللَّهُ عَلِيمٌ خَبِيرٌ ﴾ ("). فلم يرد عن شُعُوباً وقبَائِلَ لِتَعَارَفُوا إِنَّ أَكْرَمَكُمْ عِندَ اللهِ أَتْقَاكُمْ إِنَّ الله عَلِيمٌ خَبِيرٌ ﴾ ("). فلم يرد عن قيم الدين وتعاليمه إلا ما يدعم هذا البناء ويدفع حركة إنمائه وتطويره ليرقى بالمسيرة الإنسانية إلى أحسن الأحوال، وهذا ما دأب على نشره أئمة الإسلام في العهود التاريخية، حيث غرسوا بذور التسامح والتآلف تجاه الأطياف والتوجهات الأخرى التي لا تتفق معهم في الرأي والمنطلق، فهذا الإمام الصادق ﴿ لِللِّ ينكر على بعض أصحابه حين يجدهم يجاهرون بالشتم ضد بعض الفئات لأنها مجوسية أو نصرانية أو ما أشبه، وقد ورد في الحديث أن الإمام الصادق ﴿ لِللِّ قال لبعض أصحابه: ما فعل غريمك؟ قال: ذاك ابن الفاعلة؟ فنظر اليه أبو عبد الله ﴿ لِللِّ نظراً شديداً، فقال الرجل: جعلت فداك إنه مجوسي نكح أخته، قال البه أبو عبد الله ﴿ لللِّ خرم الإمام ﴿ للللِّ ونهاه، فقال له الرجل: إنه تزوج بأمه؟ فقال: أما علمت الصادق ﴿ لللِّ فرجره الإمام ﴿ للللِّ ونهاه، فقال له الرجل: إنه تزوج بأمه؟ فقال: أما علمت إن ذلك عندهم النكاح؟ (١٠٠).

وعند قراءة فكر الصادق الملك يتجلى هذا البعد في التسامح الثقافي ودعوته الحثيثة لتعزيز سبل التعايش واحترام الآخر، ورغم التباين والاختلاف الناشئ بين الطوائف إلا أنه يوصي أبان بن تغلب وهو من خواصه أن يجلس للإفتاء في مسجد النبي عليا ويفتي الناس حسب رأيهم، فعن ابن مسكان، عن أبان بن تغلب، قال قلت لأبي عبد الله الله الله اليها في المسجد فيجيء الناس فيسألوني فإن لم أجبهم لم يقبلوا مني، وأكره أن أجيبهم بقولكم وما جاء عنكم، فقال لي: انظر ما علمت أنه من قولهم فأخبرهم بذلك (١٠٠).

وهكذا كانت سيرة الإمام الصادق اللي إذا عرضت له مسألة لم ينجز إلى رأي بل بينها من جميع الوجوه المختلفة ويبين رأي أهل البيت اللي رغم ما كانت تتمتع به هذه المدرسة من أصالة عريقة، ومصداقية في المنهج والمنطلق، إلا أنها كانت تقوم على التسامح والتعايش.

ونعود لنسأل من أين تنشأ تلك التوجهات؟ ومن يقف وراءها ويغذيها؟ ومن المسؤول عن انتشارها وامتدادها؟

# أو لاً: المنابع المُهيِّئة للفكر التعصبي:

لقد حاول الفكر الغربي المتصهين تكراراً ومراراً أن يصم المسلمين بصفة التعصب والإرهاب، ومارس ولا يزال تشويهاً للشخصية الإسلامية في هذا المجال، وظل الفكر الإسلامي وثقافته الأصيلة في دائرة الاتهام من قبل الدوائر الغربية طوال الحقب التاريخية، رغم ما يحمل من منطلقات وقيم واضحة على هذا الصعيد، وتتجلى هذه الهجمة الشرسة على الإسلام ومؤسساته وأفكاره حين ينحاز الفكر الغربي بكل إمكانياته وقدراته للدفاع

عن الكيان الصهيوني، وهو يمارس أبشع ألوان التعصب العنصري، ويرتكب أبشع الجرائم التاريخية دون معارضة من تلك الدوائر التي تتذرع بالحقوق والحفاظ على السامية، وليس يعني ذلك أن نبرر حالة التعصب والإرهاب إذا اتخذتها طائفة من المسلمين، فالصورة واحدة، وهي من الخطورة بمكان، لتباينها مع الأصالة الدينية وقيمها الأصيلة، غير أن الإسلام يسوغ للمسلم ذلك للحفاظ على قيمه ومبادئه، بل يوجبه عليه إذا تعرضت مقدساته لهجوم داخلي أو خارجي، وهو من المنطلقات السليمة التي يقرها العقل والشرع عند جميع البشر، بل من حق كل مجتمع أن يحافظ على أصالته وهويته العقدية والتاريخية، وهو مسؤول عن كل ذلك ولا يجوز أن يفرط فيها بأى حال من الأحوال.

ثم إن العصبية ليست ملازمة للمجتمعات المتخلفة والنامية فحسب، وإنما قد تكون متأصلة لدى المجتمعات المتحضرة والمتقدمة أكثر من غيرها، فكم يموت من البشر، وكم تزهق من الأرواح تعصباً لمنهج أو فكر أو نهضة، ففي أبان الحروب التي خاضتها الدول المتحضرة وما رافقها من ثورات وتغييرات في عصور النهضة الأوروبية كان حصادها في سلب الأرواح وإزهاق النفوس يفوق كل التصورات، وكل ذلك بذريعة حفظ الفكر والمنهج، فعوض التخلص من الديكتاتورية تستنسخ ديكتاتورية أفظع من سابقتها فيما تقدم عليه من جرائم ومفاسد بحق الإنسانية، بدعوى الضرورة الإصلاحية، وما يمارس في عصرنا الراهن من ضغوط سياسية ومواجهات ما هو إلا لون من تلك الانعكاسات التي عاشتها تلك المجتمعات، ونقل لتلك الظواهر المرضية التي تولد الأحقاد والعصبيات بين شعوب العالم، لتكون المجتمعات عرضة للأخطار التي تلحقها بالخسائر والفشل، ليستعصى عليها الخروج من تلك المحن، وتشغلها بظواهرها وعللها، ولن تقوم لمجتمع قائمة ما لم ينعتق من توابعها وأمراضها، ويعود إلى آصالته وتراثه لينتهل منها العلوم والمعارف، ويستنبط من معينها الثقافة والرؤى التي تنهض به من ركام التخلف والتبعية.

ثم لا يعني بحال من الأحوال أنه لم يكن من العوامل المُهيِّئة والمساعدة التي تباشر إسهاماتها في تنشئة هذه الظواهر التعصبية وتنميتها في الأوساط الاجتماعية، مما ساعد على انتشارها وتغلغلها، فجعل لها هذه المكانة والقدرة على الانتشار والدعوة إلى أفكارها وتوجهاتها السقيمة، كيما تبقى المجتمعات بعيدة عن قيمها وتطلعاتها الطموحة لبناء واقع متميز، يبعثها في رحاب الحياة بفكر متألق وثقافة واعية، ولقد مارس أعداء الأمة قديماً وحديثاً الكثير من الأساليب والطرق لصرفها عن أهدافها الكبرى ومشاريعها التنموية، ولم يدعوا وسيلة إلا وظفوها في هذا المجال، كيما تتحقق أهدافهم ومخططاتهم في السيطرة على الأوضاع والمقدرات.

فينبغي علينا إزاء هذه الظاهرة وغيرها من الظواهر المرضية أن نعي تلك المخاطر الجسيمة، والخطوب التي تحوم حولنا، فتتضافر جهود المصلحين والمخلصين لاقتلاعها

والتخلص من بؤرها ومنابعها، وألا نسهم بحال من الأحوال في انتشارها وامتدادها، ليتاح لها التجذر والانطلاق في عمق الواقع، وهذه مسؤولية عظيمة تجاه ديننا وقيمنا ومبادئنا، لا ينبغي أن نتخلى عنها، فما ننتمي إليه من فكر وعقيدة جاء ليطلق الإنسان في رحاب الحياة، بأفق واسع، وفكر نير، وثقافة واعدة، تستوعب آفاق الكون والحياة، قال تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُواْ اسْتَجِيبُواْ لِله وَلِلرَّسُولِ إِذَا دَعَاكُم لِمَا يُحْيِيكُمْ وَاعْلَمُواْ أَنَّ الله يَحُولُ بَيْنَ الْمَرْءِ وَقَلْبِهِ وَأَنَّهُ إِلَيْهِ تُحْشَرُونَ ﴾ (١١).

# ثانياً: الآفاق الضيقة جذور التأسيس:

لقد اتسعت مساحة الأفق في نظم الإسلام وانطلقت في تعاملها على أساس المعايير السليمة التي تحفظ للآخرين خصوصياتهم وحقوقهم ومكانتهم، ولم يكن هذا التصور منحصراً على ظروف الهدنة والسلم فحسب، وإنما هو منساق في استعار الخصومة والعداوة، قال تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُواْ كُونُواْ قَوَّامِينَ لِلهِ شُهَدَاء بِالْقِسْطِ وَلاَ يَجْرِمَنَّكُمْ شَنَآنُ قَوْمٍ عَلَى أَلاَّ تَعْدِلُواْ اعْدِلُواْ هُوَ أَقْرَبُ لِلتَّقُوى وَاتَّقُواْ الله إِنَّ الله خَبِيرٌ بِمَا تَعْمَلُونَ ﴾ (١١٠).

فالمسلم لا يعيش ضيقاً في الفكر والثقافة إنما يتعامل على أساس العدل والحرية والمساواة فيما ينطلق منه، وما يستقي من منابعه، ونظرته للآخرين نظرة إنسانية أصيلة تحمل بعداً قيمياً خلاقاً، ومبدئية راقية، وفي حديث عن أمير المؤمنين الملل في وصيته لمالك الأشتر النخعي، لما ولاه على مصر وأعمالها، قال له وهو يبين له الأساليب التي ينبغي أن يتعامل بها مع الرعية: وأشعر قلبك الرحمة للرعية، والمحبة لهم، واللطف بهم، ولا تكونن عليهم سبعاً ضارياً تغتنم أكلهم، فإنهم صنفان: أما أخ لك في الدين، أو نظير لك في الخلق (١٨).

لذا فإن من الخطأ الجسيم أن تتصور بعض التوجهات أن المشاكل والأزمات لا تعالج إلا بالمواجهة والعدوانية، وإثارة القلاقل والخلافات في الأوساط الاجتماعية، وأشد خطورة من ذلك ألا تجد سبيلاً تلتمس منه ممارسة الإصلاح والتغيير بوسائل غير سليمة، وهو من الخطورة بمكان أن تنبني الرؤى والأفكار على هذا المنحنى، الذي يشغل الساحة الاجتماعية بالصراعات والنزاعات المريرة، ثم لا تحقق من المكاسب إلا الخصومة والتشنجات مع الأطياف الأخرى، ومن خلال القراءة السريعة للتاريخ يتجلى هذا البعد وما يحمل من حقائق، فالخوارج الذين انطلقوا من فكر تعصبي فثاروا بوجه الخلافة المتمثلة في ولاية أمير المؤمنين علي بن أبي طالب للله زعموا الإصلاح والتغيير، فاصطدموا مع سائر التوجهات فلم يستطيعوا أن يحققوا نجاحاً لحركتهم وأفكارهم، بل منوا بخسائر فادحة وفشل ذريع، ولو أنهم اتخذوا وسائل السلم والإقتاع لما وصلوا إلى ما وصلوا إليه، وفي المقابل فإن الطوائف والتوجهات التي اتبعت وسائل الحوار كتب لها البقاء والاستمرار، ولقد كانت

مدرسة أهل البيت للله مثالاً رائعاً في التعاطي والانفتاح على الطوائف الأخرى، فطوال تاريخها الشاق، الزاخر بالأحداث، لم يجعلها تقيم حاجزاً مانعاً عن التلاقي والتعايش، بل كانت دعوتها صريحة في إقامة الجسور وتشييد العلاقات الاجتماعية، إلا مع طوائف محدودة لديها انحرافات في العقيدة والمنهج، أما سائر التوجهات فكانت العلاقة واضحة، تتعايش معها بالتفاهم والحوار والترابط، وهكذا أدبوا أتباعهم ومريديهم كي لا تتلوث سلوكياتهم بالعقد والأحقاد، فورد عن الصادق للله: كونوا دعاة إلى أنفسكم بغير ألسنتكم، وكونوا زيناً ولا تكونوا شيناً (١٩٠٠). وجاء عن الإمام العسكري للله: اتقوا الله وكونوا زيناً ولا تكونوا شيناً، جروا إلينا كل مودة وادفعوا عنا كل قبيح، فإنه ما قيل من حسن فنحن أهله، وما قيل من سوء فما نحن كذلك، لنا حق في كتاب الله، وقرابة من رسول الله على وتطهير في كتاب الله لا يدعيه أحد غيرنا إلا كذاب (٢٠٠). وهو الأمر الذي جعل كافة التوجهات تبدي إعجابها وقديرها واحترامها لهذه المدرسة.

فبالمبادئ الخلاقة اتسعت رقعة التوحيد وانتشرت قيمه وتعاليمه في ربوع المعمورة، قال تعالى: ﴿ فَبِمَا رَحْمَةٍ مِّنَ اللهِ لِنتَ لَهُمْ وَلَوْ كُنتَ فَظًّا غَلِيظَ الْقَلْبِ لاَنفَضُّواْ مِنْ حَوْلِكَ ﴾ (٢١). فالأخلاق الراقية كان لها الخصب والقدرة على اجتذاب الناس إلى منظومة العقيدة وحظيرة الرسالة.

وفي هذا السياق يقول السيد الشيرازي تَدَّشُ: فقد كانت تسود القاعدة الأخلاقية النموذجية سواء فيما بينهم، أو مع العدو، أو في أنفسهم، وكان ذلك مما أوجب دخول الناس في دين الله أفواجاً، فإن الإنسان بطبيعته يلتف حول ذوي الأخلاق الرفيعة، بينما يتبرأ الناس من الذين لا أخلاق لهم، بل الإنسان يتبرأ من نفسه إذا رأى في ذاته مواصفات سيئة (٢٠٠).

فالفكر العدواني الناشئ على التعصبية والنعرات والطائفيات لا يستطيع أن يؤسس توجهات ناجحة في الحياة، أو يوظف وسائله في طريق الإصلاح والتغيير، بل إن أدواته تنساق تجاه الهدم وزعزعة أرضية العلاقات الاجتماعية، وإغراقها بالأزمات والمحن التي تزيد من عللها وأمرضها، فتجعلها عرضة للأخطار والتقهقر في حركة دعوتها وبنائها.

# ثالثاً: تشويش الرؤى واستلاب المعايير:

إن التوجهات التعصبية تغرق المجتمع بالمشاكل والأزمات المريرة، وتلقي به في ردهات الواقع المظلم، فيستنفذ من طاقته وقدراته الشيء الكثير، وتفوت عليه فرص البناء والتقدم، مما ينتج حالة فوضوية مستعرة بالخصومة والتشنجات العرقية والدينية والمذهبية، فينشغل كل مجتمع أو طائفة بالمواجهة مع الآخر فيدفعه عن خط الصلاح وسير الإصلاح، ويتولد لديه إثر ذلك الخصال الذميمة والمنفرة، فينساق المجتمع نحو التفكك والاضطراب في

علاقاته واستقرار أوضاعه وأمنه، وهو الأمر الذي يجهد المجتمع ويشتت قدراته وإمكانياته، فتتقهقر مسيرته في طريق البناء والنمو، وتذهب مساعيه أدراج الرياح، ومن هذا المنطلق يوجه الإمام علي المنه منطلق الإنسان ليكون مسخراً في بعد الإصلاح والتعمير، مجانباً لكل سبل الهدم والدمار، فيقول المنهجين فإن كان لا بد من العصبية فليكن تعصبكم لمكارم الخصال، ومحامد الأفعال، ومحاسن الأمور (٣٣).

إضافة إلى ذلك إن من أخطر ما تتعرض له أمة أو طائفة من البشر أن تتصور أنها قطب الرحى وألا مجال للآخرين وأفكارهم في هذا الوجود، وكل ما يقدموه من إنجازات وتقدم ليس له أي قيمة، وقد ينشأ هذا التصور من دواعي عرقية أو لونية أو طبقية وما أشبه ذلك، غير أنه مخالف للفطرة الإنسانية وبعيد كل البعد عن الأصالة الدينية والأخلاق السليمة القائمة بين المجتمعات.

ولم تكن هذه التصورات وليدة اللحظة أو تركيبة حزب أو تنظيم، كما كانت عليه النازية في تعاملها مع سائر الشعوب، بل هي منذ القدم، ولقد ركز القرآن الكريم على هذه الظاهرة حين تحدث عن الواقع اليهودي الذي زعم أنه شعب الله المختار والأقرب إلى محبته، فقال تعالى: ﴿ وَقَالَتِ الْيَهُودُ وَالنَّصَارَى نَحْنُ أَبْنَاء اللهِ وَأَحِبَّاؤُهُ قُلْ فَلِمَ يُعَدِّبُكُم بِثُنُ اللهِ مَنْ مَشَاءُ وَلِلْه مُلْكُ السَّمَاوَاتِ بِذُنُوبِكُم بَلْ أَنتُم بَشَرٌ مِّمَّنْ خَلَقَ يَغْفِرُ لِمَن يَشَاءُ وَيُعَذِّبُ مَن يَشَاءُ وَلِلْه مُلْكُ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا وَإِلَيْهِ الْمَصِيرُ ﴿ (٢٠).

غير أن التصور الأقرب للصواب هو ما ينبعث منه الإنسان ومدى ما يحمله من صلاح يعود على الإنسانية بالخير والتقدم، قال تعالى: ﴿ وَمَنْ أَحْسَنُ قَوْلاً مِّمَّن دَعَا إِلَى اللهِ وَعَمِلَ صَالِحاً وَقَالَ إِنَّنِي مِنَ الْمُسْلِمِينَ ﴾ (٢٠)، فلا فضل لأحد من البشر على أحد إلا بما يحسنه، أما الأفكار الطبقية والتوجهات العنصرية التي تنمي حالة الاستعلاء والديكتاتورية، التي تهدم أكثر مما تبني، وتدمر أكثر مما تصلح وتعمر، فإنها بعيدة عن بواعث الخير والصلاح، وقد ورد عن النبي علي قوله: ليس لعربي على عجميّ فضل إلا بالتقوى (٢٠).

# رابعاً: مناهج التعصب ومنطلقات الإصلاح:

إن الميولات التعصبية هيأت الأرضية لاستيطان الكثير من الظواهر المرضية التي تغرق المجتمعات بالأحقاد والنزاعات القائمة على مظاهر عرقية ودينية، فيتمايز المجتمع على أساس تلك العناصر الهدامة فيفقد منطلقاته السليمة في تقويم الشخصية البشرية الصالحة وما تقدمه من إنجازات حضارية خيرة تدفع في تطوير وتقديم حركة البشر، وكلما تصاعد انتشار هذه التوجهات وأفكارها في المجتمع تفاقمت الأضرار التي تعيق انطلاقته فضلاً عن الخسائر التي يمنى بها، ولا فرق في ذلك بين مجتمع ومجتمع آخر، فكل مجتمع

يسوغ تلك الأفكار والرؤى لتغلغل وتتجدر فإنه معرض للمخاطر التي تستلب منه صحته وعافيته، وفاعليته ونشاطه، فيصبح في طريق الجهل والضياع.

ومن الجدير ذكره أن نشير إلى تلك الأفكار الهدامة الشائخة التي أنبتت بذور الخلاف والنزاع هنا وهناك، ولا زالت تطلق أشعتها التحريضية لتعم الفوضى والأحقاد في صفوف المجتمعات وأروقتها الحساسة، فرغم أن تلك الأفكار والثقافات موروثات العصور البائدة إلا أنها تلقى تعاطياً وانسجاماً جيلاً بعد جيل، وتفجر جروحاً طويت في غياهب التاريخ القديم، وقد ثبت بالتجربة والبرهان مدى ضررها وعدم صلاحيتها وفائدتها للأجيال، سيما ونحن نعيش عصور النهضة والتفتح، وتقدم وسائل العلم وإمكانياته، ونواجه رهانات حرجة، تقتضي تجاوز تلك الأعراف والتقاليد التي تعيق فاعليتنا ونشاطنا، وتلقي بنا في ردهات الأنفاق المظلمة، فضلاً عن التحديات الكبرى والمخاطر الجسيمة التي تواجهنا.

ومع خبرتنا المتميزة، ومعرفتنا الواعية، بكل ذلك، إلا أننا لا نزال نجد تلك النعرات والطائفيات والتعصبات تملأ أقطار عالمنا العربي والمسلم، وكأنه قدر لا يجوز لنا الخلاص منه وتجاوزه، حتى وإن توصلنا لعلاج تلك الظواهر والعلل، وما نملكه من مثل ومبادئ راقية يجذبنا إلى الانسجام والتآخي والتعاضد، مهما بذر من اختلاف وتنوع في وسائلنا وأدواتنا، يقول تعالى: ﴿ فَاتَّقُواْ الله وَأَصْلِحُواْ ذَاتَ بِيْنِكُمْ وَأَطِيعُواْ الله وَرَسُولَهُ إِن كُنتُم مُؤْمِنِينَ ﴾ (٣٠). ويقول تعالى: ﴿ إِنَّمَا الْمُؤْمِنُونَ إِخْوَةٌ فَأَصْلِحُوا بَيْنَ أَخَوَيْكُمْ وَاتَّقُوا الله لَعَلَّكُمْ تُرْحَمُونَ ﴾ (٣٠).

ولاغرو أن منهج الدين كان واضحاً في رؤيته للتعصب فلم يسوغ للمنتمين إليه اتباع السبل العدوانية الهدامة، فيؤسس من الرؤى والأفكار كما يعتقد، أو يجتهد حسب ما يشاء، بما تملي عليه ميولاته وتوجهاته، قال تعالى: ﴿ وَلاَ تَقُولُواْ لِمَا تَصِفُ ٱلْسِنتُكُمُ الْكَذِبَ هَذَا حَلاَلٌ وَهَذَا حَرَامٌ لِّتَقْتُرُواْ عَلَى اللهِ الْكَذِبَ إِنَّ الَّذِينَ يَفْتَرُونَ عَلَى اللهِ الْكَذِبَ لاَ الْكَذِبَ هَذَا حَلاَلٌ وَهَذَا حَرَامٌ لِّتَقْتُرُواْ عَلَى اللهِ الْكَذِبَ إِنَّ الَّذِينَ يَفْتَرُونَ عَلَى اللهِ الْكَذِبَ لاَ يُقْلِحُونَ ﴾ (٢١)، ولكي يبقى فكر المسلم وتوجهه صحيحاً فإنه يضع الركائز والضوابط التي يعود إليها متى نشأت الخلافات والنزاعات بين الفئات المختلفة، لتعود الأمور إلى طبيعتها وأسسها الأصيلة، قال تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُواْ أَطِيعُواْ اللهُ وَأَطِيعُواْ الرَّسُولَ وَأُولِي اللهِ وَالرَّسُولِ إِن كُنتُمْ تُؤْمِنُونَ بِاللهِ وَالْيَوْمِ اللهِ وَالرَّسُولِ إِن كُنتُمْ تُؤْمِنُونَ بِاللهِ وَالْيُومِ اللهِ وَالرَّسُولِ إِن كُنتُمْ تُؤْمِنُونَ بِاللهِ وَالْيَوْمِ اللهُ وَلَا لَا لَهُ وَلَيْ اللهِ وَالرَّسُولَ إِن كُنتُمْ تُؤْمِنُونَ بِاللهِ وَالْيَرْ مِنكُمْ فَإِن تَنَازَعُتُمُ فِي شَيْءٍ فَرُدُّوهُ إِلَى اللهِ وَالرَّسُولِ إِن كُنتُمْ تُؤْمِنُونَ بِاللهِ وَالْيَوْمِ

ثم إنه لا مبرر لما يحمله الإنسان من تعصب وعدوانية تجاه الآخرين لمجرد عرقه أو معتقده ومذهبه، دون الانصياع إلى العقلانية والضوابط الشرعية، والمعاني الإنسانية، وقد قال تعالى: ﴿ وَإِذَا قُلْتُمْ فَاعْدِلُواْ وَلَوْ كَانَ ذَا قُرْبَى وَبِعَهْدِ اللهِ أَوْفُواْ ذَلِكُمْ وَصَّاكُم بِهِ لَمَاكُمْ تَذَكَّرُونَ ﴾ (٢٦)، فالانطلاق من الحق والعدل هو الأساس، لا مجرد الانتماء والتوجه والميولات الشخصية، فقد تكون جميع تلك الأسس لا مصداقية لها في منطلقاتها وتوجهاتها،

وفارغة من محتوى الحقيقة، فمعاوية بن أبي سفيان حين قاد الأمة إلى صراع مرير وواجه الشرعية الدينية المتمثلة في أمير المؤمنين علي بن أبي طالب المنه لم تكن دوافعه ومنطلقاته منبعثة من الأصالة والمثل، وإنما كانت دواعي وطموحات شخصية تبتغي الحصول على المناصب والامتيازات بطرق غير مشروعة، وقد أفصح عن هذه الحقيقة حين آل الأمر إليه بعد صلحه مع الإمام الحسن للهن فوقف على أهل الكوفة فيما يسمى بعام الجماعة، وقال: يا أهل الكوفة أتروني قاتلتكم على الصلاة والزكاة والحج وقد علمت أنكم تصلون وتزكون وتحجون ولكنني قاتلتكم لأتأمر عليكم وعلى رقابكم وقد آتاني الله ذلك وأنتم كارهون (٢٠٠).

وفي الختام ينبغي التنويه إلى جملة من الأمور قد يكون من المهم الالتفات والإحاطه بموضوعاتها:

1- لا بد لنا ونحن نعيش الرهانات العرجة والظروف القاسية أن تتضافر جهود المصلحين والمتنورين للتغلب على هذه الظواهر وتجاوزها، ومواجهة منابعها وبؤرها، وتعبئة الواقع بالثقافة الواعية والفكر الأصيل، الذي يأخذ بيد المجتمعات إلى تحقيق الاستقرار وتعزيز علاقاتها الاجتماعية، ومع أن المكتبات الإسلامية تزخر بتصورات المفكرين والمصلحين ورؤاهم التي شملت موضوعات متنوعة، إلا أنها لازالت بحاجة إلى طرق محاور مستجدة وقضايا مستعصية، هي بأمس الحاجة إلى استنباط الحلول والرؤى لعلاجها.

٧- لا مناص من الاعتراف أن هناك أفكاراً ومناهج وتوجهات تميل إلى الاتجاهات التعصبية، وهي تمارس أدواراً تحريضية لإثارة النعرات والخلافات بين سائر أطياف المجتمع، غير أن علاج هذه الظاهرة المستحكمة لا يكون بالقمع والعنف، بل يحتاج إلى علاج ذلك بالوسائل السليمة القائمة على الحوار والإقناع، قال تعالى: ﴿ ادْعُ إلِى سَبِيلِ رَبِّكَ بِالْحِكْمَةِ وَالْمَوْعِظَةِ الْحَسَنَةِ وَجَادِلْهُم بِالَّتِي هِيَ أَحْسَنُ إِنَّ رَبَّكَ هُوَ أَعْلَمُ بِمَن ضَلَّ عَن سَبِيلِهِ وَهُوَ أَعْلَمُ بِالْمُهْتَدِينَ ﴾ (٣٠).

إضافة إلى السعي الدائم لتصحيح المفاهيم والرؤى، والاستفادة من المناهج السليمة، التي تدعم بناء المجتمع ونسج علاقاته الاجتماعية، لاقتلاع جذور تلك الظواهر المرضية.

٣- بيد أن العوائق المانعة لخط الإصلاح والتغيير هائلة وكبيرة، وهي ترفض انطلاقة هذا المشروع في الأوساط الاجتماعية، وعدم الانسجام مع قيمه ومبادئه، إلا أن ذلك لا يمنع التواصل وإنشاء المؤسسات والدوائر المختصة بهذا الشأن، ومن الطبيعي التسليم أن عملية الإصلاح والتغيير لا يتأتيان بشكل فوري وعاجل، إنما يحتاجان إلى مسيرة شاقة وطويلة كيما تتحقق نتائجهما، وتقطف ثمارهما، والتاريخ يشهد على هذه الحقيقة، التي تكشف عن مسيرة الإصلاح والعراقيل التي واجهتها، ومدى المعاناة التي ألمت بها، لكنها استطاعت أن تتوصل إلى نتائج مرضية.

3- ثم ينبغي أن ندرك أن المسلم يمتلك رصيداً ضخماً في العقيدة والمنهج والتراث، يؤهله للنهوض والتخلص من ظواهره المرضية، وهو في غنى عن التماس الحلول من جهات أخرى أو مشاركته في علاج أوضاعه ومشاكله، إذ ليس هناك ما يضاهي هذه المنظومة التي ينهل منها المسلم عقيدته وفكره، ويتلقى عنها فاسفته في هذه الحياة، ويستوحي من ظلالها الوارفة ما يسعى لتلبيته وتحقيقه من احتياجات ضرورية، من إصلاح وتغيير في حركة انطلاقته الحياتية، فضلاً عما يمتلكه من مقومات وقابليات تجعله متقدماً ومتفوقاً على الآخرين، في ميادين الفكر والعمل، ولكي تنهض به تلك المؤهلات فإنه بحاجة إلى إعادة النظر، وصياغة ثقافته وفكره بمفاهيم مستجدة تواكب عصره وواقعه، لتستنتج من ظلالها شخصية متميزة.

٥- وفي خضم تلك المجريات والأحداث المريرة التي تعصف بكياننا ومقدراتنا أما آن لنا أن نستشعر أننا أمة مثقلة بالظواهر المرضية، وأن تلك الأمراض تستشري في أعماقنا إلى النخاع، فأصبحنا ننشغل عن أهدافنا الكبرى وطموحاتنا الحضارية بالتوافه والجزئيات، مما دعا إلى تغلب خصومنا علينا في جميع الميادين، وتقدمهم في كل شيء، وفي المقابل واجهنا ذلك بالتقهقر والتراجع في كل شيء، كأننا نعيش بلا رصيد ثقافي ومخزون معرفي، قادر على أن ينتشلنا من علل تلك البؤر، ويخلصنا مما نحن فيه من مساوئ، ونحن نواجه رهانات حرجة تفرض علينا تجاوز كافة الإشكالات العرضية والهامشية، في وقت نحن أحوج إلى توثيق جسور العلاقات باللحمة والتماسك، لمواجهة تلك التحديات الحضارية، والأخطار المحدقة بواقعنا ومصيرنا□

#### الهوامش:

- (١) الأنبياء/١٠٧.
  - (۲) سبأ/۲۸.
- (٣) آل عمران/١٨٢.
- (٤) آل عمران/١٠٤.
  - (٥) البقرة/١٩٠.
  - (٦) البقرة/١١٣.
- (۷) الكليني، محمد بن يعقوب، أصول الكافي، موسوعة الكتب الأربعة (ج۲)، ص۲۹۷، دار التعارف للمطبوعات، ۱٤۱۱هـ، ۱۹۹۰م.
  - (٨) المصدر، ج٢، ص٢٩٧.
- (٩) المجلسي، محمد باقر، بحار الأنوار، ج٠٧، ص٢٩١، مؤسسة أهل البيت،٢٤١هـ ١٩٨٩م.
- (١٠) المجلسي، محمد باقر، بحار الأنوار، ج٢، ص٩٩، مؤسسة أهل البيت،١٤١١هـ ١٩٨٩م.

- (١١) المصدر، ج٢، ص٩٩.
  - (۱۲) الحجرات/۱۳.
- (١٣) الشيرازي، آية الله السيد محمد الحسيني، الصياغة الجديدة لعالم الإيمان والحرية والرفاه والسلام، ص٥٥٠.
  - (١٤) المصدر، ص٧٥.
- (١٥) المجلسي، محمد باقر، بحار الأنوار، ج٢، ص٠٨، مؤسسة أهل البيت،١٤١٠هـ ١٩٨٩م.
  - (١٦) الأنفال/٢٤.
  - (۱۷) المائدة/٨.
- (۱۸) نهج البلاغة، صبحي الصالح، خ٥٣، ص٤٢٧، دار الكتاب اللبناني، ١٩٨٠م.
- ( ۱۹ ) العاملي، محمد بن الحسن الحر، وسائل الشيعة إلى تحصيل مسائل الشريعة، ج١، ص٥٦٥، دار

- سة، (۲٤) المائدة/١٨.
- (۲۵) فصلت/۳۳.
- (٢٦) المجلسي، محمد باقر، بحار الأنوار، ج٧٣، ص١٤١٠ مؤسسة أهل البيت،١٤١٠هـ ١٩٨٩م .
  - (۲۷) الأنفال/١.
  - (۲۸) الحجرات/۱۰.
  - ( ۲۹ ) النحل/۱۱٦.
  - ( ۳۰ ) النساء/٥٩.
  - (٣١) الأنعام/١٥٢.
  - (٣٢) شرح نهج البلاغة، ابن أبي الحديد.
    - (٣٣) النحل/١٢٥.

- إحياء التراث العربي، بيروت، الطبعة الخامسة، ١٤٠٣هـ. ١٩٨٣م.
- (٢٠) الحراني، الحسن بن علي بن الحسين بن شعبة، تحف العقول، ص٣٦٢، مؤسسة الأعلمي للمطبوعات، ١٣٩٤هـ، ١٩٧٤م.
  - (۲۱) آل عمران/۱۵۹
- (٢٢) الشيرازي، آية الله السيد محمد الحسيني، الصياغة الجديدة لعالم الإيمان والحرية والرفاه والسلام، ص٤١٣٠.
- (٢٣) نهج البلاغة، صبحي الصالح، ص٢٩٥، دار الكتاب اللبناني، ١٩٨٠م.

# الفقه والاجتهاد المعاصر.. وضرورات التطوير

حوار مع سماحة المرجع الديني آية الله العظمى السيد صادق الشيرازي (دام ظلم)

الحسوار: رئيس التحرير تعميش وتعليق: الشيخ فصيك العوامي أظهر الفقه الشيعي قدرة استثنائية على التكيف مع تطورات العصور، وتلبية حاجة المجتمع المتغير، وفي عصرنا الراهن اعتمدت الكثير من معاهد العلم العديد من مقولات الفقه الشيعي الاثني عشري، فقد بدأت بعض محاكم لبنان مثلاً تعتمد الرؤية الفقهية الشيعية في مسألة الإرث، كما أن الجامع الأزهر في مصر اعتمد تدريس كل أبواب الفقه الشيعي، وصرح قسم من قضاة المحاكم الشرعية في مصر بضرورة اعتماد الرؤية الفقهية في مسائل الأحوال المدنية وبالأخص ما يتعلق بأحكام الطلاق لأنها تعد حلاً ناجعاً للمشاكل الاجتماعية التي يولدها العصر بتطوراته وتغيراته الثقافية والفكرية والاجتماعية.

كما أن الفقه الشيعي أثبت حركيته وتفاعله مع التطورات العلمية والمعرفية في كل عصر، وفي الأونة الأخيرة نما تيار من الفقهاء بدأ يتعاظم ويتجه بعملية التنظير نحو الإشكالات الكبرى، بعد أن اشتغل الفقه فترة طويلة بفقه الأفراد والتنظير لحياة فردية مستقرة، وقد قدم الفقه الشيعي نموذجاً حضارياً في مسألة التنظير لفقه الأفراد، وها هو الآن يثبت ريادته في التنظير لفقه المجتمعات في بحوث عديدة، كمسألة السلطة وكيفية تداولها، وحاكمية الفقيه السياسية، ونظام شورى الفقهاء، والعلاقات الدولية، ونظم حقوق الإنسان، والحريات العامة، كحق الإنسان في التعبير عن أفكاره ومعتقداته ورؤاه السياسية وغيرها من مفاهيم بناء المجتمع المدني وفق النظرة الإسلامية، والتي تتسم بخاصية فتح المجال، بمعنى كون القيد أمر استثنائي والإطلاق هو الأصل في مناشط الإنسان العامة والخاصة.

وما يعطي كل تلك المقولات أهمية هو خضوعها للنقاش في ثلاث بيئات معرفية وعلمية يكمل بعضها بعضاً.

- ١- في البحوث الفقهية العليا، وهي ما يصطلح عليها في عرف الحوزة ببحث الخارج، وهو نقاش وبحث يتسم بكل معاني العلمية والدقة، حيث يقوم بذلك كبار الفقهاء الذين وصلوا إلى مرحلة المرجعية وقيادة الأمة.
- ٢- البحوث الفقهية ذات الطابع السياسي والتي يتولاها نخبة ممن وصلوا لمراتب القرار السياسي أو القريبين منهم، ففي إيران وهو البلد الذي استطاع الفقهاء فيه الوصول للسلطة السياسية، بدأ ينمو جيل من المجتهدين الذين يناقشون في تلك

المقولات المتعلقة بتحقيق مجتمع مدنى قائم على مقولة المجال المفتوح.

٣- المثقفين والمفكرين الذين يتقاطعون أو يتصلون بالفقهاء، حيث نشهد حراكاً قوياً داخل
 المنظومة المعرفية الشيعية يتسم في بعض الأحيان بالتشنج في بحثه تلك القضايا.

وفي حوارنا هذا نلتقي بأحد الفقهاء الأعلام الذين تمرسوا سنين طويلة في البحث الخارج في مدينة قم المقدسة، وهو آية الله العظمى المرجع الديني السيد صادق الحسيني الشيرازي (دام ظله)، لنفتح معه هذا النقاش في مسألة الاجتهاد المعاصر وضرورات التجديد المفقهي، ويعد المرجع الشيرازي (دام ظله) أحد المهتمين بالتدقيق في المقولات ذات المساس بتطوير وتوسيع مجالات مشاركة الفقه في حياتنا العامة.

- ولد آية الله العظمى المرجع الديني السيد صادق الشيرازي (دام ظله) عام (١٣٦٠هـ/١٩٤١م) في مدينة كربلاء المقدسة، وتلقى دروسه العليا على نخبة من الفقهاء العظام أبرزهم:
  - والده آية الله العظمى المرجع الدينى السيد ميرزا مهدى الشيرازى تَدُّسُّ.
    - آية الله العظمى السيد محمد هادي الميلاني تَدُّنُّ .
    - آية الله العظمى الشيخ محمد رضا الاصفهاني تَنْشُ.
- أخوه الأكبر آية الله العظمى المرجع الدينى السيد محمد الحسيني الشيرازي تَدُّشُ.

وقد عُرف السيد صادق الشيرازي بالدقة في البحث الاستدلالي الذي بدأه قبل أكثر من عشرين عاماً، حيث بدأ تدريسه للبحث الخارج في عام ١٣٩٨هـ، في الكويت التي هاجر إليها واستوطن فيها مدة من الزمان.

صنف المرجع الشيرازي (دام ظله) العديد من الكتب الفقهية والتي أظهر من خلالها نبوغه ودقته وتمرسه في البحث الاستدلالي كان أبرز تلك المؤلفات:

- بيان الفقه ـ شرح للعروة الوثقى (بحث الاجتهاد والتقليد).
- بيان الأصول، عشرة مجلدات طبع منه البحث في قاعدة لا ضرر ولا ضرار في الإسلام، والاستصحاب.
  - توضيح شرائع الإسلام، طبع في ٤ مجلدات.
    - شرح تبصرة المتعلمين، طبع في مجلدين.

وهناك العديد من الكتب التي تتناول موضوعات فكرية وثقافية واقتصادية، ككتاب (الربا المشكلة الاقتصادية القائمة)، و(تمهيدات في الاقتصاد الإسلامي)، و(السياسة من واقع الإسلام)، و(الطريق إلى بنك إسلامي)، و(الإصلاح الزراعي في الإسلام).

وفي حوارنا هذا مع المرجع الشيرازي (دام ظله) نلقي الضوء على العديد من الإشكالات المفهومية والعلمية والمعرفية فيما يخص مسألة الاجتهاد المعاصر وضرورات التطوير، وفيما يلى نص الحوار:

الزكال

البصائر: منهج الاجتهاد لدى الفقهاء له أصوله وطرقه التي تبلورت مع مرور الزمن، وكانت كل مرحلة زمنية تحمل مجموعة من التساؤلات والتطلعات والطموحات، ومع تنامي التطور في كل الميادين العلمية والمعرفية، فهل ترون أن الاجتهاد بصورته الحالية قادر على الإجابة عن التساؤلات المعاصرة، وبالأخص ما يمس المسائل الكبرى لدى الأمة؟.

المرجع الشيرازي: عملية الاجتهاد تحتوي -فيما تحتوي- على مجموعة من (القواعد الكلية) تنتظم فيها (القواعد الأصولية) (۱) و (القواعد الفقهيه) (7) مثل (حجة الدليل العقلى) و (قاعدة لا ضرر) وغيرها من القواعد.

وهذه القواعد الكلية قادرة على الإجابة عن التساؤلات المعاصرة، بما فيها ما يمس المسائل الكبرى لدى الأمة<sup>(٢)</sup>، كما كانت قادرة على الإجابة عن التساؤلات خلال الحقب الطويلة الماضية.

نعم: قد يتوقف استنباط الحكم على تنقيح الموضوع الخارجي  $^{(i)}$ ، كما يتوقف على ملاحظة العناوين المكتنفة بالموضوع  $^{(\circ)}$ .

البصائر: ترتبط حركية الاجتهاد وفاعليته بالمناهج الحوزوية، ومن هنا تثار إشكالية ترى أن المناهج الحوزوية رغم أهميتها وجودتها ومتانة مضامينها إلا أن العديد من الثغرات تكتنفها، مما يؤدي إلى تعويق عميلة التطوير، ومن تلك الثغرات التي جعلت المناهج الحوزوية وبالأخص مناهج علم الأصول ليست قادرة على تلبية الحاجات المعاصرة بصورة شاملة هي ما يمكن أن نسميه انفصال هذه المناهج عن حركة التطور في العلوم العصرية، كالنظريات الحديثة في النظر للمقولات التاريخية، وعلم الألسنيات المعاصر، كالبنيوية والشفاهية وغيرها من المناهج المتجددة، فمع هذا التطور في العلوم عامة نرى مناهج الحوزة لا زالت قابعة بين تحليلات لغوية يستنتج الفقيه بعدها عدم وجود ثمرة، بينما العلوم الحديثة اللغوية والتاريخية والاجتماعية تقدم ضوابط ورؤى جديدة يمكن أن تسهم في تجديد حركة الاجتهاد وتطوير آليات الاستنباط.. ما هو رأيكم بهذه الإشكالية التي تثيرها الاتجاهات الثقافية والدينية وغيرها؟

المرجع الشيرازي: كل ما يقع في طريق استنباط الأحكام الشرعية من أدلتها التفصيلية لا بد أن يلاحظ في عملية الاستنباط<sup>(1)</sup>، ولا ينحصر ذلك بما هو مطروح بالفعل.

ومن يدرس تاريخ (علم الأصول) وغيره من العلوم الحوزوية يلمس بوضوح التطورات المستمرة التى أثرت بها هذه العلوم $^{(\vee)}$ .

هذا ولا يخفى أن بعض ما يطرح في العلوم الحديثة المشار إليها مطروح في المناهج العلمية الحوزوية بصيغ أخرى $^{(\Lambda)}$ .

البصائر: بدأنا نسمع عن الفقه المقاصدي الذي ينطلق من أن الأحكام تابعة للمصالح، وبالتالي يكون الأمر والقضية التي لا نص فيها يمكن للفقيه أن يحكم فيها انطلاقاً من الرؤية المقاصدية العامة في الفقه الإسلامي، لأن كل قضية وكل أمر فيه لله حكم وهو يتبع مصلحة، كيف تنظرون لهذا التوجه الفقهي وهل يمكننا أن نحدد ونضبط هذه المصالح من الناحية التشريعية؟.

المرجع الشيرازي: لا شك أن الأحكام الشرعية تابعة للملكات الواقعية، النفس الأمرية لا للإدارة الجزافية الكيفية ( $^{(1)}$ )، فإذا استكشف الفقيه الملاك الواقعي استطاع أن ينتقل منه إلى الحكم الشرعى، على نحو الانتقال اللّمى ( $^{(1)}$ )، أي الانتقال من العلة إلى المعلول ( $^{(1)}$ ).

وكشف الملاك يتم -عادة- من خلال النصوص الشرعية الخاصة، كما لو ورد في الحديث: (لا تشرب الخمر لأنه مسكر) فإن يستكشف من ذلك أن الملاك هو (الإسكار) فإذا وجد الإسكار في غير (الخمر)كان محرماً أيضا، لأن العلة تعمم وتخصص (١١)، وربما يتم كشف الملاك عبر طرق أخرى (١١).

وعلى كل حال: فلا بد أن يكون الملاك المستكشف تاماً، إذ الملاك الناقص لا يكفي في استكشاف الحكم،كما لو استكشفنا (وجود المقتضي) وحده. فإنه لا يمكن الانتقال منه إلى وجود الحكم، إذ العلة التامة مركبة من (وجود المقتضي) و (وجود الشرط) و (عدم المانع)، ولا يكفي صرف إحراز (المقتضي) للحكم بوجود (المقتضى) على ما حُرر في قاعدة (المقتضى والمانع) في بداية مباحث الاستصحاب (١٤٠).

كما لا بد أن يكون الاستكشاف قطعياً، بالقطع الوجداني (١٠) أو التعبدي (١٦)، إذ الظن لا يغني من الحق شيئاً، كما دلت عليه الأدلة الأربعة، على ما قرر في بداية مباحث الظن من الأصول.

□ البصائر: إذا قلنا بأن الأحكام تتبع المقاصد وسواء قلنا بأن معرفة الحكم تتم من خلال النظرة المقاصدية أو من خلال الرجوع للأدلة الأربعة، فهل هذه المقاصد ثابتة منذ عصر التشريع وإلى الآن؟ أم أن بعض الأحكام يكون للزمان تأثير في توجيه مقاصدها! أي هل هذه المقاصد هي نسبية أم مطلقة؟ أي على نحو القضية الحقيقية؟

المرجع الشيرازي: المقاصد ثابتة والتغير إنما هو في الموضوعات الخارجية وشرائط الزمان والمكان، مثلاً: قد يكون استعمال التبغ في زمان معين مضراً بمقاصد الشريعة (مثل عدم جعل السبيل للكافرين على المؤمنين)، قال الله تعالى: ﴿ وَلَن يَجْعَلَ اللهُ لِلْكَافِرِينَ عَلَى المُؤمنينَ سَبِيلاً ﴾ (١١) فيكون محرماً بالعنوان الثانوي، فإذا تغير ذلك الظرف الزماني انتهى مفعول العنوان الثانوي وعاد الموضوع إلى حكمه الأولى.

# حركية الفقه وتطوراته

البصائر: نلاحظ في الفقه حركة نحو الانفتاح والتيسير وذلك عند تجديد النظر في المقولات والأحكام الفقهية، وقد يصل الفقيه المعاصر إلى خلاف ما وصل إليه الفقهاء الماضون، ونلاحظ أن دائرة المحظور بدأت تتضيق، وتتسع في المقابل دائرة المباحات، وكل ذلك نتج عن تجديد النظر في تلك الموضوعات والخروج بتصورات جديدة ومختلفة عما هي عند الفقهاء الماضين، ومن أمثلة ذلك موضوع الموسيقى ففي السابق كانت نظرة الفقهاء متشددة وينظرون للموسيقى بأشكالها المتعددة على أساس أنها تحت دائرة المحظورات لكن مع مرور الزمن بدأ تضيق المحرم منه، عند بعض الفقهاء، وكذا موضوع المرأة ومشاركتها في الحياة العامة، والنظر إليها، والعديد من مسائل الحج كالإتيان بأعمال مكة ليلاً للنساء والمرافقين قبل الذبح وبعد الرمي والتقصير ليلة العاشر، وغيرها من المسائل، فهل يمكننا أن نقول: إن الفقهاء لم يمعنوا النظر جيداً في مرحلة الاستنباط أم أن الزمن والمرحلة والثقافة العامة تقيد أولئك الفقهاء وتمنح للمعاصرين مجالاً أكبر من الانعتاق من التأثر بالحالة العامة، أو العكس أن الفقهاء المعاصرين أكثر تأثراً بالواقع والحالة العامة؟

المرجع الشيرازي: الاجتهاد في حركة مستمرة، وهذه الحركة -في طابعها العام-حركة تصاعدية وهذا التصاعد يتناول مجالين:

أ - تطور المباني العلمية نحو المزيد من التعمق والدقة والتحديد.

ب- تطبيق الكبريات على صغرياتها الخارجية المتجددة.

نعم: هناك ثوابت في عملية الاجتهاد لا تقبل التغيير من عصر إلى عصر مثل حجية (السنة) مثلاً، وذلك لا يعني سد باب الاجتهاد.

البصائر: يغطي المجهود الفقهي بما فيه من أحكام ورؤى وقواعد وضوابط الحياة الفردية للإنسان والحياة العامة، لكن وفي مراحل زمنية نجد ان الفقهاء يغلب عليهم التنظير للفرد بما هو فرد، أي يغلب فقه الأفراد على فقه المجتمع، وقد نجد أن بعض الفقهاء المعاصرين يغلب فقه الأفراد على فقه المجتمع، في رأيكم ما هو السبب في هذه الظاهرة، وكيف يمكن سد الثغرة بين الفقهين؟.

المرجع الشيرازي: هناك عدة ملاحظات في هذا الشأن:

الأولى: اقتصار بعض الفقهاء على بيان الأحكام التي تتعلق بالحياة الفردية للإنسان، دون أن تتعلق بالمجتمع. ربما يعود إلى عوامل منها: استيلاء الظالمين على الأمور في حقب

زمنية كثيرة، وحيلولتهم دون تدخل الفقهاء في شؤون المجتمع ولو على مستوى التنظير، علماً بأن كثيراً من الفقهاء تجاوز هذه العقبة فنظروا للمجتمع، كما نظروا للفرد.

الثانية: استنباط الأحكام الكلية، وهذا الأمر يستند عادة إلى الكتاب العزيز والسنة الشريفة، وقد لوحظ في تشريع الأحكام (أصالة الفرد والمجتمع معاً) فلا غمط لحق أحد الطرفين.

الثالثة: تطبيق الكبريات الفقهية على الحوادث المتجددة وهذا الجانب يلاحظ فيه عادة جميع العوامل المؤثرة في اتخاذ القرار.

نعم قد تختلف المباني الفقهية، أو التشخيصات الخارجية، وهذا أمر لا يختص بالفقه بل هو أمر سار في جميع العلوم.

# علاقة الفقيه بالمثقف والأمة

البصائر: من خلال تعاطي الفقيه مع الشأن العام برز لدى المثقفين تقويم يحدد على أساسه ملامح المرجعية الدينية، بين مرجعية سميت كلاسيكية (تقليدية) ومرجعية نهضوية، باعتبار أن الأولى تمارس الأدوار التقليدية للفقيه من خلال التدريس والبحث والإفتاء، بينما المرجعية النهضوية إضافة لتلك الوظائف تنفتح على حركة المجتمع والأمة ثقافياً وسياسياً من خلال التوجيه وتبني رؤى في مجالات السياسة والثقافة والفكر، وبمعنى أدق: إن المرجعية النهضوية تحمل مشروعاً يسعى للخروج بالأمة من أزماتها، ما هو رأيكم في مثل هذا التصنيف؟ وكيف تنظرون إليه؟.

المرجع الشيرازي: تعدد المباني الفقهية واختلاف التشخيصات الموضوعية (الخارجية) أمر طبيعي، ولا مناص من ذلك، نعم ينبغي أن تكون التعددية وسيلة لتكامل الحياة حيث تنهض كل جهة بجانب من الجوانب، ويمكن أن يكون للحوار والشورى دور كبير في تحقيق التعاون الحضاري البنّاء. قال الله تعالى: ﴿ وَأَمْرُهُمْ شُورَى بَيْنَهُمْ ﴾ (١٨).

البصائر: هناك تيارات ثقافية متعددة داخل الأمة وهي مؤثرة في تكوين الاتجاهات العقلية والميولات الفكرية، وتشعر بعض هذه التيارات أنها بعيدة عن الفكر والثقافة الحوزوية، وأسباب ذلك عديدة منها مناهج الحوزة التي اتسمت بلغة خاصة وعمق في تناول الموضوعات، وكذلك قلة الفقهاء المتصدين لهدم الفجوة بين هذه التيارات وبين المرجعية الرشيدة، في رأيكم كيف نوجد التواصل بين الحوزة بتياراتها المتعددة، والمرجعية الدينية، وبين الفئات والتيارات الثقافية والفكرية؟

المرجع الشيرازي: يمكن إيجاد التواصل بوسائل منها: وجود كتّاب يتخصصون في طرح الثقافة الحوزوية بلغة مقروءة، ومنها: تأسيس مدارس وكليات وجامعات تدرس فيها الثقافة الحوزوية إلى جانب الثقافة الأكاديمية، ومنها تشكيل مؤتمرات تضم المثقفين من الطرفين لبحث الأفكار وتدارسها.

البصائر: تمثل المرجعية الدينية البعد الإسلامي الأصيل، وهي بسبب تمثيلها للأئمة المعصومين المربعية النيابة عن الأئمة المعصومين المربعية والاجتماعية بل تمثل بحكم كونها النيابة عن الأئمة المربعية والاجتماعية والفكرية للأمة، وهي الأقدر على بعث روح الأمل والتغيير وتحقيق الإصلاحات الكبرى، كيف يمكن للفقيه تحقيق هذا الأمر في واقع الأمة بشكل حقيقي وملموس؟.

المرجع الشيرازي: الأمر بحاجة إلى التوكل على الله تعالى والتوسل بأوليائه الكرام عليهم الصلاة والسلام واجتماع القيادات لوضع خطة عمل مشتركة -ولو عبر الوكلاء، فيما لو لم تسمح الظروف الراهنة بغير ذلك- وتنسيق الجهود فيما بين العاملين، وتوعية المجتمع بالثقافة الدينية والحيوية، وملأ البلاد باللجان الفاعلة التي ينهض كل واحد منها بجانب من الجوانب التي تحتاج إليها الأمة، ولا يأس من روح الله تعالى، فقال الله تعالى: ﴿ إِن تَنصُرُوا الله يَنصُرُ كُمْ وَيُنبّتُ أَقْدَامَكُمْ ﴾ (١١).

# الهوامش:

- (١) وهي القواعد التي تقع في طريق استنباط الحكم الشرعي، وهي بمثابة واسطة تربط بين الدليل الشرعي والحكم الفرعي، فوجوب الصلاة وهو الحكم- إنما انتزاعه من دليله ﴿ أَقِيمُواْ الصّلاةَ ﴾، بواسطة تطبيق القاعدة الأصولية عليه وهي الأمر يدل على الوجوب.
- (٢) وهي ليست واسطة بين الحكم والدليل، وإنما هي حكم كلي يطبق على أفراده، فقاعدة لا ضرر بذاتها حكم، لكنه عام يطبق في موارد عديدة كلما تحقق عنوان الضرر.
- (٣) فالتنظيم الاقتصادي وإدارة الدولة والمجتمع، وما تتطلبه من قوانين وأنظمة يمكن أن تكون موارد وأفراداً لمثل تلك القواعد، فباءً على قاعدة الأهم والمهم، تبنى الكثير من الأحكام التفصيلية المستحدة، وهكذا قاعدة اليد، وبناءً

- على قاعدة لا ضرر تُشيِّد الكثير من الأحكام المرتبطة بالعمران والمرور، كما أن مجال المعاملات يمكن تنظيمه بمثل قاعدة ما يضمن بصحيحة يضمن بفاسده، وما أشبه.
- (٤) فمتى نحكم بجواز الاستنساخ -مثلاً- لا بد أن ننقح موضوعه بشكل دقيق بأن نعرف كيف يتم الاستنساخ وما يتولّد عنها، هذا في المرحلة الأولى.
- (٥) وفي المرحلة الثانية نتحقق من العناوين المكتنفة بموضوع الاستنساخ، فهل يلزم منه ضرر مثلاً، أو اختلال النظام، أو هل يتوقف على كشف العورة وغير ذلك، وبعد التحقق على مستوى هاتين المرحلتين يفتي الفقيه بالجواز أو الحرمة.
- التفصيلية الستجدة، وهكذا قاعدة اليد، وبناءً | (٦) فلو توقفت عملية الاستنباط على بعض نتائج

علم التاريخ أو الأنثروبولوجيا، أو الألسنيات، وما أشبه، فإن الفقيه سينفتح عليها بلا إشكال، لكن الكلام هل كل ما فرّخته العلوم الحديثة قابل للاستفادة منه في عملية الاستنباط، هذا ما يقطع بخلافه، فالسألة تحتاج تنقيح، خاصة بعد النظر على أن الكثير من النتائج المعرفية الحديثة لم تتجاوز مستوى الفرضية ولم تصل إلى مستوى الحقيقة العلمية.

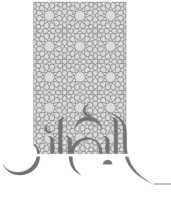
- (٧) وقد استفيد في تطوير علم الأصول، من بعض البحوث الفلسفية والكلامية، كما هو ملاحظ في بحث التجرى والمستقلات العقلية والاعتبار والاعتبارات، وكذلك البحوث اللغوية، كما في مباحث الألفاظ، وغيرها.
- (٨) وهو كثير جداً، فاستحالة صدور فكرة فوق الزمان والمكان التي أسس لها علم تاريخ الأديان، مبحوثة مفصلا في مسألة المورود والوارد، وإن كانت النتيجة مختلفة، واستحالة القبض على المراد الجدي للمتكلم التي جاءت بها الهرمنيوطيقا، مبحوثة في علم الأصول في مسألة التفريق بين الإرادة الجدية والاستعمالية، وما جاءت به الأنثروبولوجيا من نتيجة حول تقيد المتكلم بالنفسية الاجتماعية، يلحظ في البحث المتعلق بمعايير القضية الحقيقية والقضية الخارجية، وبعض المباحث الألسنية مبحوثة بصيغ أخرى في بعض مباحث الألفاظ كالمفاهيم، وما إلى ذلك.
- (٩) فالأحكام الشرعية في واقعها تحتوى على ملاكات ومصالح نفس أمرية، أي واقعية، وليست تابعة للأذواق المتعلقة والاستحسانات الجزافية المرتجلة.
- (١٠) وهو على عكس الانتقال الإني، الذي يكون الانتقال فيه من المعلول إلى العلة، كالانتقال من المعلول كوجود الكون ودقة نظامه، إلى العلة المتمثلة في وجود الخالق جلت قدرته.
- (١١) ومفاد هذا التقرير إن الفقه المقاصدي إذا كان من هذا القبيل فإنه يفيد العلم، ولا أقل الاطمئنان للفقيه، ويمكن العمل به، والاستناد | (١٩) سورة محمد، آية/ ٧.

إليه في تحصيل الحكم الشرعي، أما إذا أفاد مجرد الظن ولم يصل إلى حد استكشاف الفقيه للملاك الواقعي، أي لم ينته إلى إحراز الملاك القطعي بل الملاك الظنى فقط، فلا يمكن العمل به والاستناد إليه لأنه داخل تحت عموم النهى عن العمل بالظن.

- (١٢) فإن علة الإسكار هنا تعمم، بمعنى تشمل كل مورد يتحقق فيه عنوان الإسكار، كما أنها تخصص، فكل مورد لا يتحقق فيه هذا العنوان لا يجري فيه حكم الإسكار وهو الحرمة.
- (١٣) كالعمومات، والقرائن الحالية والمقالية، أو الإجماع كما في أم الأمة الداخلة تحت عموم: ﴿ وَأُمَّهَاتُ نَسَآئِكُمْ ﴾.
- (١٤) فمتى نحكم بطهارة الماء مثلا -وهو المقتضى-لا يكفى إحراز المقتضى وهو الكرية، وإنما لا بد من إحراز عدم وجود المانع وهو تغير الماء. ما يقال في هذا المثال: يقال بعينه فيما يتعلق بفقه المقاصد، فمتى يكون الملاك تاماً لا بد أن يحرز الفقيه المقتضى للحكم وعدم المانع منه بالإضافة لسائر شروطه، أما لو أحرز المقتضى فقط فلا يمكن الجزم بالحكم، وهذا ما يحدث في الفقه المقاصدي الذي يكون ملاكه ظنياً.
- (١٥) القطع الحاصل لا بواسطة الدليل الشرعى، وإنما بواسطة الطرق الوجدانية، كالمشاهدة المباشرة أو القرائن الخارجية.
- (١٦) القطع الحاصل بواسطة الدليل الشرعي، وإنما سمى قطعاً مع أن الدلالة المستفادة من النصوص ظنية، باعتبار أن الشارع المقدس نزّل هذه الدلالة منزلة العلم.

والفرق بين القطعين كالفرق بين الرؤية المباشرة والبينة في الهلال، فالرؤية المباشرة هي من القطع الوجداني، بينما البينة من القطع التعبدي.

- (١٧) سورة النساء، آية / ١٤١.
- (۱۸) سورة الشورى، آية / ۳۸.



نافذة الأدب

# • المنهج التجديدي عند أدياء الطف

السيد حيدر الحلى نموذجاً

•• عباس السعدون\*

#### مدخل:

أصبح أدب الفترة المظلمة في العراق أدباً لفظياً؛ بمعنى أننا نقرأ منه «ألفاظاً رقيقة مرنة ولكنها خالية من المعاني العميقة» (1) فقد هزلت حيوية الشعر فيه، فلا تجد إلاّ أبياتاً موزونة ومرصوفة مقفاة ويتكرر المعنى الواحد فيها عشرات المرات، فلقد أسرف الشعراء فيه كثيراً دون أن يتخطى الكثير منهم إلى رأي جديد، أو إبداع في التصوير، والذي حبّب الكثير من هؤلاء الشعراء إلى الناس كونهم نظموا في العقيدة، وبكوا قادة الفكر وأئمة الحق، فكان التجاوب منعطفاً مهماً.

ونرى أن أدب الطف شمل هذا المعنى «فسار على وتيرة واحدة من حيث الشكل والمضمون وخصوصاً في القرون الثلاثة الأخيرة» $^{(Y)}$ . إلا فيما ندر من نصفه الأخير - فلنا وقفة بسيطة فيه - وبمعنى آخر أن معظمه نهج النهج التقليدي إلا بعض الشعراء حاولوا أن يتميزوا بشغفهم بالصناعة اللفظية وأنواع البديع والصورة المبتكرة نوعاً ما مما جعل المتلقي يتذوق شعرهم ويستسيغه ويقابله بالإعجاب لاكتسابه عدة عوامل لا مجال لذكرها هنا.

وخلاصة القول: إنّ أدب الفترة المظلمة جاء في معظمه لفظياً لا إبداع فيه إلاّ الشيء الضئيل<sup>(٢)</sup>.

| السعودية. | کاتی، |
|-----------|-------|
| استعوديه. | حاىب، |

# وقفة بسيطة مع أدب الطف:

إذا استثنينا أدب الطف من أدب القرون المظلمة في أُخريات القرن المنصرم وتتبّعناه جيداً رأينا فيه كنزاً مدفوناً، ونعباً غزيراً، وأدباً رفيعاً، فهذا الأدب له شانٌ آخر بدليل خلوده إلى يومنا هذا، فهو لم يكن مشوّهاً أو مغلوطاً -كما ظن البعض- لتعمَّ فيه فكرة أدب القرون المظلمة. بل ظلّ باعث التجديد والإبتكار قائماً فيه.

في نهاية القرن الثالث عشر من نصفه الأخير حاولت مجموعة من الأدباء إحياءه وتطويره وبعثه من جديد وإن كان بصورة بسيطة، فاستطاعوا بحق أن يجوبوا الحلبات ويصارعوا نظائرهم في الأقطار الأخرى، وأشباههم في الوطن، فأصبح لهم قصب السبق في هذا الميدان، مما أدى إلى مجيء بواعث التجديد على أيديهم وقيام المدرسة الكلاسيكية الجديدة في أدب العراق.

والناظر لهذه القضية يجدها بدأت وانطلقت بشكل خاص في (مدينة الحلّة)، فهي زاخرة بالأدباء حيث غمرت تاريخ الأدب «واجتمع لها من الأسباب ما لم يجتمع لغيرها» فنتيجة لذلك انتشر وذاع صيت شعرائها وظهرت على مسرح الأدب، ومن تلك الكوكبة برز ألمع نجم على الإطلاق فيها وهو الشاعر السيد حيدر الحلّي على وهو ما يعنينا في البحث وتكفي هذه الوقفة لنستجلى بها تلك الشخصية.

#### خاتمة الشعراء:

«جاء السيد حيدر الحلّي خاتمة لشعراء العراق في القرن الماضي» (٥)، فحينما تقرأ شعره «تجده يحلّق بك إلى أجواء واسعة من الفن والخيال» (٢)، فترى فصاحة الألفاظ، وقوة التركيب، وبديع الصنعة، واللغة الرصينة المنسجمة، «فلقد حاز على قصب السبق» (٧) في ذلك، فكان السبّاق المُجلّي والمجدد الأول في طور فن الرثاء، فلقد وصفه (الدكتور أحمد الوائلي) بأنه: «استأثر بقصب السبق وتميز ببصمات أعطت شعره وجهاً خاصاً ونبرة لا تخطئها الأذن إذا سمعتها» (٨).

ويكفيه مفخرة في هذا الشأن شهادة الشاعر (أحمد شوقي) «حينما اجتمع به أحد طلاّب البعثة العراقية في طريقه إلى السوربون فقال له: أقرأ لي شعراً فراتياً فقرأ له شعر بعض الشعراء المعاصرين. فقال له: لالا أقرأ:

عثر الدهر وأرجو أن يقالا تربت كفُّك من راجٍ محالا وأتمَّ القصيدة له $^{(1)}$ .

فحقيقٌ لا يعرف الشاعر إلا عظيمٌ مثله... ولعلي في غنى عن الإدلاء بالبرهان في ذلك، وحسبك قراءة مقدمة ديوانه بقلم: على الخاقاني(١٠٠).

#### شاعريته:

ليس من شأن هذه العجالة المحددة الهدف أن تبحث في حياة السيد حيدر، ولكن حسبي أن أشير إلى أهم المحطات البارزة في أدبه فهي خلاصة قول الكثير من الأدباء والنقاد والدارسين:

أولاً: حينما قانا: كان السيد السبّاق والمُجلّي وحاز على قصب السبق فإننا نعني بذلك: أنه (سلِم من المعايب) (١١١) التي وقع فيها سابقوه، فتخطى هذه المنزلقات فراح يصطاد اللفظ الدقيق والرقيق ويقرنه بغيره فيأخذ أفصحه ويبتعد عن الغريب منه.

ثانياً: «قراءاته الكثيرة لشعر العرب وحفظه لأخبارهم والمأثور من كلامهم»(١٢).

ثالثاً: «طروقه معظم فنون الشعر وأغراضه عامة»(۱۱)، وتميّزه بغرض الرثاء خاصة، وهذا ما نجده في مراثيه لجده الحسين ( المناه والمعلم والمعلم المعلمة الموتور»(۱۱)؛ ويكفى في ذلك شهادةً قول العلامة القزوينى: «إن رثاءك يحبّب إلينا الموت»(۱۱).

رابعاً: الصراع العنيف مع العلماء والأدباء ومنافستهم إيّاه، وإقرارهم له بالزعامة الأدبية واستحسانهم لمراثيه؛ بالإضافة إلى محاكمة شعره من قبّله.

خامساً: الجوُّ الديني والشعري ولَّد لديه خيالاً خصباً و خُلق منه شاعراً مصقول الموهبة؛ فهو ابن أسرة عالمة وشاعرة في آن معاً.

سادساً: «توفر فن الإعجاز»(١٦)، وهُذا يكشفه كتاب: (وقعة الطف وتأثيرها على الأدب العربي).

سابعاً: «اعتماده نظام (الحوليات) في أدب الطف، مما أتاح له جواً من المناقشة والنقد والخروج بشعر رصين مركّز خال من الحشو والسفسطة» ( $^{(V)}$ )، وقد عقد الشيخ محمد اليعقوبي في كتابه: (البابليات) مقارنة بينه وبين الشاعر الجاهلي (زهير بن أبي سلمى)، كذلك أفرد الدكتور محمد مهدي البصير دراسة لهذا الغرض بعنوان (زهير القرن التاسع عشر السيد حيدر الحلّى) ( $^{(N)}$ ).

وسيأتي توضيح بعض هذه المؤشرات في دراسة قصيدة (الله يا حامي الشريعة)، ولا يتسع المجال لذكر الشواهد فهي كثيرة ونكتفي بشاهدين في ذلك:

١- خلود شعره في المحافل الحسينية ومدرسة أهل البيت الليل إلى يومنا هذا؛ فما فليس بوسع أيُّ خطيب الاستغناء عنه وترك الاستشهاد به.

Y حيازته على لقب (أمير شعراء الرثاء) (١١) من قبل الكتّاب والنقاد والخطباء، ولا أدل على ذلك من قول: الشيخ عباس القمّي: «إمام شعراء العراق بل سيد الشعراء في الندب والمراثى على الإطلاق» ((Y).

كما عدّه (العلامة القزويني): «أشعر الشعراء الطالبيين» (٢١)، ولا ننسى قول الدكتور أحمد الوائلي في كتابه (تجاربي مع المنبر): «وبحكم مسيرتي في الخطابة فقد وعيت مئات

ـــ المنهج التجديدي عند أدباء الطف؛ السيد حيدر الحلي نموذجًا

النصوص، ولكن شعر السيد حيدر يظل الأفق الذي تحتدم في أجوائه بما لا يسع البيان تصویره (۲۲).

وقال عنه العلامة الخطي: «متنبي الشعر الحسيني»(٣٣).

كل هذا يشهد بنبوغه وتفوقه على شعراء عصره حيث سيبقى موضع إعجاب المتلقين وإكبارهم إلى يوم يبعثون.

#### القصيدة العينية:

الله يا حامى الشريعة بك تستغيثُ وقلبها تدعو وجرد الخيل مصغية وتكاد ألسنة السيوف فصدورها ضاقت بسرّ ضرباً رداء الحرب يبدو لا تشتفي أو تنز عنّ أين الذريعة الاقرار لا ينجع الإمهال بالعاتى

إلى أن يقول:

رك أيها المحيى الشريعه غيرَ أحشاءِ جَزوعه وشكت لواصِلها القطيعه قُلوب شيعتك الوجيعه هذه النفسَ الصريعه فمتى تعود به قطيعه هُدمت قواعده الرفيعه

أتقرّ وهي كذا مروعه

لك عن جوى يشكو صدوعه

لدعـوتها سـمـيعه

تجيب دعوتها سريعه الموت فأذن أن تذيعه

منه مُحمّر الوشيعه

غروبها من كلّ شيعه

على العدى أين الذريعه

فقم وأرق نجيعه

مات التصيّرُ بانتظا فانهض فما أبقى التحمّلُ قد مرّقت ثوبَ الأسي فالسيف إنّ به شفاء فسواهُ منهم ليس يُنعِشُ طالت حبالُ عواتق كم ذا القعودُ ودينكم

إلى أن يقول:

تنعى الفروعُ أُصولَه وأُصولهُ تنعى فُروعه أترى تجيء فجيعة بأمض من تلك الفجيعه خيلُ العدى طحنتْ ضُلوعه

حيثُ الحسينُ على الثرى

ظام إلى جنب الشريعه مخضَّبُ فاطلب رضيعه بحميَّة الدين المنيعه لطلا ذوي البغي التليعه هذه الأرضَ الوسيعه

قتلته آل أُميّة ورضيعه بدم الوريد يا غيرة الله اهتفي وضُبا انتقامِكِ جرِّدي ودعي جنود الله تملأً

## إلى أن يقول:

لآل حربٍ والرضيعة حتى منهم أخلوا ربوعة لم تشكر الهادي صنيعة وحفظتِ جاهلةً مُضيعة كبدي لرزؤكُم صديعة دُرُّ الثنا تمري ضروعة في كلَّ فاركةِ شموعة الغيث معطيةً منوعة سواي خُلبها لموعة لغدٍ أُقدمــــها ذريعة راحةَ هذه النفسِ الهلوعة حنّت مطوّقةٌ سَجوعَه (٢٤)

واستأصلي حتى الرضيع ما ذنب أهل البيت حياضل سعيك أمة الضعت حافظ دينه آل الرسالة لم تزل ولكم كلوبة فيكرتي وكفها بروق فلذي وكفها وعنه فتقصيباوها إنسني ولحشر وعليكم الصلوائ ما

# بين يدي القصيدة:

يُمثل السيد (حيدر الحلّي) الاتجاه التجديدي الذي نزع إلى المحافظة على شكل القصيدة العربية، وحاول أن يتكيف بها مع ظروف عصره من خلال النزعات الجمالية، والقالب المعهود؛ فحاول أن يرسم حدودها ولم يتجاوز منهجها المألوف من حيث الشكل بل تجاوزها من حيث المضمون.

بعض اللمسات المستوحاة من قصيدة (الله يا حامي الشريعة):

- ١- وصف حال الشريعة الإسلامية وربطها بحال الشيعة.
  - ٢- المدح الحماسي للإمام المهدي في الله المام المهدي المام ال
- ٣- الاستنهاض المُدخر بالهمم ودعوة للمؤازرة من خلال عرض لوحات لمأساة الطف وما جرى لأهل البيت المليخ.

- ٤- التعبئة للجيوش لأخذ الثأر.
  - ٥- خطاب الأمة المتخاذلة.
- ٦- المدح الشخصى، وطلب التشفع للقصيدة وقائلها.

### الإضاة:

في إطلالة القصيدة يجد المتلقي استفتاحاً مشّعاً بذكر لفظ الجلالة (الله) وهذا مما يدعو إلى التساؤل بالقول:

ما فائدة الاستفتاح بالذكر في مطلع القصيدة؟

هنا يجدر بنا الوقوف هنيأة لنشير إلى عدة مفاهيم:

- يعتبر المطلع في رأي كثير من النقاد المفتاح الأساسي لبناء القصيدة؛ فهو يُمثل مصدر القوة والضعف حسب التفاوت -وإن كان هذا الكلام فيه وجهة نظر- نحن لا نستطيع أن نجزم بصحته في كل الظروف فإنه بحاجة إلى تمعّن ورويّة واستبصار، ولكن إذا سلّمنا وأخذنا المطلع على هذا المحمل المصرَّح به من قبل النقاد فيمكننا أن نهتدي إلى حكم فنقول:

أناعيَ قتلى الطف لازلت ناعيا تهيج على طول الليالي البواكيا أعدُ ذكرهم في كربلا إنّ ذكرهم طوى جزعاً طيَّ السجلَّ فؤاديا فانتبهت باكياً متأثراً وأنا أحفظ البيتين فكتبتهما وجعلت أعيدهما ماشياً في بهو منزلى حتى فتح الله علىَّ فقلت:

ودع مقلتي تحمرُّ بعد ابيضاضها بعدِّ رزايا تترك الدمع داميا

إذاً استطعنا من هذه القضية أن نهتدي إلى رأي متوازن؛ فرؤية السيد حيدر للمطلع أنه يعتبر بمثابة الرأس من الجسد ولا فائدة في رأس بغير جسد، فالمطلع عند السيد حيدر يُمثل الاسترسال لقضاء وطر القصيدة، والخوض في غمارها، ومن ثمَّ استحكامها في قالب

شعري يقبله المتلقون. إذاً هذا أحد المفاهيم.

- أما المفهوم المقابل له فيشير إلى تفتح ذهنية السيد حيدر الوقّادة، وإشارة إلى نباهته ومدى فهمه إلى حسن اختيار السبك المناسب وكلّ ما نستطيع تلمسه هو أنّ السيد حيدر يريد القول: إنّ القالب الخالي من ذكر الله عزّ وجل هو كلام مبتور لا فائدة منه وإن بالغنا قليلاً؛ فالابتهال والاستفتاح بذكر (الله) هو المدخل المناسب كما في قصائد الكثير من الشعراء السابقين لعصره أو المعاصرين له، والقارئ للأدب يدرك ذلك فعلى سبيل المثال لا الحصر قول السيد جعفر الحلّي:

الله أيُّ دم في كربلا سُفكا لم يجرِ في الأرض حتى أوقفَ الفلكا (٢٠) فبهذه النتيجة نضمن تخلص الشاعر من المقدمة الطللية المعهودة عند الكلاسيكية الجديدة.

وقد يقول قائل: إنّ شعر الرثاء لا يحتاج إلى مقدمة طللية. فبمَ تفسر هذا القول؟ نعم هذا القول صحيح، ولكن لا يجب علينا التعميم به، ففي أدب الطف يثبت الوجهة المغايرة لذلك، فيصبح هذا القول قاصراً؛ فمثلاً قول الشاعر سلمان التاجر في رثاء الرسول عَلَيْكُ:

أتبكي على رسم بدارة ثهمدِ تلوحُ كباقي الوشمِ في ظاهر اليدِ (٢١) أو قول السيد رضا الهندي في رثاء الحسين الملكِظ:

أو بعد ما أبيض القذال وشابا أصبو لوصل الغيد أو أتصابى (٢١)

فمعظم القصائد في أدب الطف في قرنه الثالث عشر بُنيت على المقدمة الطللية، والوقوف والتشخيص، والتشبيب وغيرها. وللوقوف على هذه الظاهرة يسعك الرجوع إلى كتاب: (رياض المدح والرثاء) للشيخ حسين البلادي وغيره من كتب أدب الطف.

- ومن المفاهيم التي غذَّت المطلع وخدمته في تكشف رؤية عميقة أن لفظ الجلالة وقع منادي خالياً من الأداة، فمن المعلوم أن أداة النداء (يا) تستخدم للقريب والبعيد والذي يدل عليها السياق؛ فحذفه للأداة يعني قربه الشديد فكأنما يريد القول (يا الله) وهنا يتشكّل المرتكز الروحي في المناجاة التي تبدأ منه العاطفة الابتهالية المستفتحة لتولّد طاقة متفجرة ومحمّلة بباطن المشاعر والأحاسيس.

فحينما قلنا: إنّ السيد حيدر المجدد الأول في فن الرثاء فهذا القول تبيّن مصداقه في النهج الجديد الذي أضافه إلى أدب الرثاء، فتعوّدنا من قبل في أدب الطف -أي في الفترة التي سبقت السيد حيدر - أن الرثاء كان مقصوراً على الجانب السردي الوصفي للمعركة وربما يتضمن إشارات إلى فعل الأعداء وتفارر المخدرات، فهو لا يعدو تلك الحدود والأطر المتعارف عليها لديهم؛ لكن السيد حيدر جاء بحلّة جديدة فتمعّن في شعر من سبقوه وهضمه جيداً

فاضطر إلى التجديد في المأساة الحسينية فرسم له خطاً عُرف بها وهي تتمثل في إدخال عنصر الثأر (الاستنهاض) ونجده في أغلب مراثيه، فمثلاً قوله في غير هذه القصيدة:

إن ضاع وترك يا بن حامي الدين لا قال سيفك للمنايا كوني (٢٠) وهي غالباً ما تأتى في مقدمة القصيدة كقوله:

أقائم بيت الهدى الطاهرِ كم الصبر فتَّ حشا الصابرِ (٢١) ويشير إليها في أحدى قصائده مصرّحاً بها بقوله:

خدُ من لساني شكوى غير خائبةٍ من ضيق ما نحن فيه تضمن الفرجا تستنهض الحجة المهدي من ختم الله العظيم به آباءه الحججا<sup>(٣٣)</sup>

فقضية الثورة ليست طيفاً عابراً في شعره وإنما هي خيطٌ أساسي ودعامة راسخة لبناء الحدث في مراثيه لجده الحسين الملل وهذا يرجعنا إلى حديث سابق وهو الموقف الذي قلنا فيه: «تسجيله لواقعة الطف بلغة الموتور» فحينما نفتح هذا السجل نستخلص منه عدة معانٍ مرتبطة بعضها ببعض.

فالاستنهاض «كما يعرف عن العرب قديماً أنه إحدى عاداتها تستخدمه لإثارة الحفائظ وأخذ الثأر من العدو بكل ما أوتيت من حول وقوة وخصوصاً على لسان شعرائها»(٣٦) ويمكن أن نعرّف الاستنهاض فنقول: هو دبُّ الحماس بالقيام لأمرٍ عاجل سواء أكان القيام لثورة، أم لعدل، أم لردع ظلم، أم لأخذ ثأر، وإلى غير ذلك من الأمور. فهناك أسباب كثيرة للقيام، فإذا جاءت مجتمعة حقَّ لنا أن نقول «قال مستنهضاً».

ويجب علينا توضيح نكتة رئيسة في هذا الميدان، وهي حينما نقول: «قال السيد حيدر مستنهضاً » فإنه يتوجب علينا أن نؤدي لتلك الكلمة حقها لأنها ذات شأن عظيم.

وقد يتبادر إلى الذهن في استنهاض السيد أنه استنهض الإمام المهدي على النظرة صحيحة نجدها في أغلب الأحيان كما سبق ذكره بالشواهد، ولكن لا نستطيع أن نخصها بهذا الجانب في كل الأحوال فخد مثلاً لتعرف قصور هذه النظرة:

يا آل فهر أين ذاك الشبا ليست ضباك اليوم تلك الضبا(نا) أو قوله في موضع آخر:

أهاشم لا يوم لك أبيض أو ترى جيادك تزجي عارض النقع أغبرا(٢٥)

فمرة يستنهض الإمام المهدي والله على الشريعة)، ومرة الله المام المهدي والمراء المام المهدي والمراء المام الما

 ١- الثورة والتحريض، والدعوة لأخذ الثأر ويكون على المستوى الجماعي -كما رأينا-ويمكن أن نطلق عليه (الاستنهاض الجماعي). ٢- العتاب والاستنهاض (الندبة) للإمام المهدي وهذا يأتي على المستوى الفردي وإن كان يشمل الأخذ بالثأر، ولكن يجب أن نلتفت إلى أمر هام فأحياناً يقوم السيد حيدر بنفسه، وهذا يأتي نتيجة للانتظار المضني بسبب ضيق السبل، ومثال هذا قوله:

أن لم أقف حيث جيش الموت يزدحمُ فلا سرتُ بي في طرق العلا قدمُ لابد أن أتداوى بالقنا فلق مصبرت حتى فؤادي كلّه ضرمُ  $(^{(7)})$  ونستطيع أن نطلق على هذا الجانب (الاستنهاض الفردي المزدوج).

إذاً الاستنهاض والأخذ بالثأر يختلف في كل مرة بحسب نفسية السيد حيدر، وما يهمنا في هذا الأمر أن (الاستنهاض) في شعر السيد مجلياً ومُجدياً وله نتائجه المثمرة؛ فقصيدة (الله يا حامي الشريعة) لها دليلها الخاص فهي أشهر قصيدة في هذا الباب تُذكر، ولها قصة جميلة لا بأس بإجمالها.

يُعرف عن السيد -كما قلنا مسبقاً- نظم الحوليات في مراثيه؛ ففي حوليته (الله يا حامي الشريعة) حينما أعدَّها قرر على عادته الذهاب من الحلّة إلى كربلاء لإلقائها في مجلس (آل كمّونة) الذي كان بدوره مجلساً أدبياً على وجه عام، حيث كان يضرب أيضاً في يوم عاشوراء على وجه خاص ليحضره الجمع الغفير لاستماع المراثي الحسينية.

فبينما السيد حيدر يمشي في طريقه بين البساتين وهو يتمتم بحوليته أحسّ بالتعب فقرر الجلوس للاستراحة فإذا به يرى سيداً جليلاً له هيئة كهيئة أهل الحجاز من البدو، فسلّم عليه وقال له: يا سيد حيدر قل لي: قصيدتك (الله يا حامي الشريعه).

تعجّب السيد حيدر وقال في نفسه: من هذا الذي يحفظ القصيدة دون أن ألقيها على الناس؟!. أخذ السيد حيدر ينشد والرجل واقف يستمع، ثم أجهش في البكاء، فلما وصل السيد إلى قوله:

ماذا يهيجك إن صبرت لوقعة الطف الفضيعه أثرى تجيء فجيعة بأمضّ من تلك الفجيعه

التفت إليه الرجل وقال: كفى يا سيد حيدر كفى. إنّ الأمر ليس بيدي الآن ثم توارى خفية عنه، فلما وصل السيد حيدر إلى مجلس (آل كمّونة) أخبرهم بالقصة، فأشاروا عليه بأنّ ذلك الرجل هو (الإمام المهدى عليه اللهام المهدى اللهام الل

وهناك للسيد مع الإمام لقاءات توجد في كتاب: (لقاءات مع صاحب الزمان) (٢٨)، وكتاب (الشعر المختار) (٢٩). فأيُّ استنهاض هذا لم يدع الإمام للخروج وألا يكفيه من أبيات القصيدة قول السيد:

فانهض فما أبقى التحمَّل غير أحشاء جزوعه

### قد مزقت ثوب الأسى وشكت لواصلها القطيعه

نتيجة:

إن استنهاض السيد حيدر قاس ومثمر اضطر الإمام لقبوله، فالإمام لا يخرج في كل الأحوال وهذا ما يكشفه قول الإمام الصادق المرابع: «كذب الوقاتون إنا أهل بيت لا نوقت» (نن).

ورغم الإطالة في باب (الاستنهاض) فإنني أتشفع به للفائدة.. فلنرجع الآن إلى القصيدة ونتساءل: لمن يعود الضمير في قول السيد حيدر:

بك تستغيث وقلبها لكَعنجوًى يشكو صدوعه

الضمير في هذا البيت يعود على الشريعة أو الدين، ولو رجعنا إلى البيت السابق لفهمنا ذلك. فجعل قلب للشريعة ليس بالأمر المستغرب في ذلك اللون من الأدب، فنقرأ مثلاً قول السيد جعفر الحلّى:

قد أصبح الدين منه يشتكي سقماً وما إلى أحدٍ غير الحسين شكا(١٤)

فمن السياق نفهم أمراً آخر وهي قضية الصبر والانتظار من حيث ارتباط بيتنا والبيت الذي يليه، فالصدور ضاقت وأصابها الموت بسبب الغياب الطويل، وكان السيد يريد أن يقول: لا تتخلص هذه الصدور من الموت إلا بالفرج العاجل. وهذه إشارات فعل الأمر في سياق الجملة التي استخدمها (فأذن أن تنيعه). فما أجمل هذا التمحور والتعبير غير المباشر في الضرب على الوتر الحساس فإن دل فإنما يدل على غنى مخيلته الأدبية والدينية معاً! فكأنه التفت إلى حديث الرسول من القائل: «للمهدي من ولدي غيبة وحيرة، تضل بها الأمم ثم يأتي بذخيرة الأنبياء فيملأ الله به الأرض قسطاً وعدلاً بعد أن مائت ظلماً وجوراً» (نن).

وسمعت يوماً من أحدهم يروي بيتاً للسيد فيقول:

لا ينجع الإهمال بالعاتي فقم وأرَقْ نجيعه

أوقفته وقمت بسؤاله هل قال السيد حيدر: لا ينجع الإهمال؟! قال نعم. ومما زادني حيرة أنه دعم رأيه بأنه سمعه على هذه الشاكلة ورآه في إحدى النسخ، فتعجبت وأخذت أتساءل بدهشة هل وصل الحد بالسيد حيدر إلى أن يقول للإمام في لفظة (الإهمال؟!) لكن عقلي أبى أن يقبل تلك الرواية فاجتهدت باحثاً في أكثر من نسخة عن البيت فوجدته يروى على هذه الطريقة:

لا ينجع الإمهال بالعاتى فقم وأرق نجيعه

فشتان بين (الإهمال) و (الإمهال). فكلمة (الأهمال) من الفعل أهمل (ثنا فيقال أهمل الشيء تركه، ولم يستعمله عمداً أو نسياناً. أما (الإمهال) من الفعل أمهل فيقال أمهله أي لم يعجله وأنظره ورفق به.

فنستنتج: إن الإهمال عدم المبالاة، والإمهال التباطؤ في القيام، فالسيد حيدر أحرص ما يكون على نقل ألفاظه وإعادة النظر فيها، فهو يعرف كيف يشق طريقه إلى التعبير المناسب، هذا ولنثر البيت الفائدة العظمى فكأن السيد يقول: لا يجدي التأخير فقم وأصبغ سيفك من دم الأعداء وهذا من (باب الاستنهاض)، فلذا قال الشيخ الدكتور أحمد الوائلي: «إن الجملة عنده مركبة من مفردات مكهربة تحس بحرارتها وأنت تقرؤها»(٥٤)، ثم نأتي إلى الصورة الفنية في القصيدة فنجد أفضلها وهي قوله متسائلاً:

ما ذنب أهل البيت حتى منهم أخلوا ربوعه

علّق الشيخ محمد جواد مغنية عليه قائلاً: «سؤال صغير في مبناه، كبير في معناه» (٢٤٠) وإذا أردنا أن ننتزع الصورة منه نقول: استطاع السيد بهذا البيت أن يرسم لنا لغة التشتّت والتفرّق في قوله (أخلوا ربوعه) ويستزيدها وضوحاً وتفسيراً في البيت الذي يليه:

تركوهم شتى مصارعهم وأجمعها فضيعه

فكأن الاستفهام بـ(ما) تحتاج إلى جواب، ونلمس معناه بأن ذنب أهل البيت المنظم هو إخلاء الربوع بشتى المصارع، فأراد السيد حيدر بهذه النقلة عدم تحير المتلقي لإيجاد حل هذا اللغز، وهذا ليس في هذين البيتين بل نجدهما في غيرهما فمثلاً:

ماذا يهيجك إن صبرت لوقعة الطف الفجيعه أترى تجيء فجيعة بأمض من تلك الفجيعه فيأتي الجواب:

حيث الحسين على الثرى خيل العدى طحنت ضلوعه

إذاً فالسؤال المطروح جواب آني ومحض يبعد الحيرة والتأويل الاجتهادي، فالاستفهام وفقاً للبلاغة التقليدية يزلزل يقين الأشياء ويثير الانتباه.

ويجب التنبيه إلى دور حضور السيد حيدر الله في القصيدة، ويمكن أن نطلق عليه (الحضور الذهني) للحدث وهو إثبات لعملية تحليق الخيال، فلنأخذ من القصيدة قوله:

فأرى كريمة من يواري الخدر آمنة منيعه

وفائدة هذا الحضور أو التحليق الخيالي هو نقل المتلقي إلى أجواء الحدث وهذا ما انطبق عليه قول الشيخ أحمد الوائلي: «إنك حين تقرأ شعر السيد حيدر الحلي تحس بمشاهد حية مجسدة  $(v^2)$  ومهما يكن من أمر التحليق الخيالي فإنه يرتكز على العقل، فهذه

الصورة التي نقلها السيد حقيقة ومثبتة، لكنه أضفى عليها الجانب الخيالي وهو ما أطلقنا عليه (الحضور الذهني).

فلذا أجج الصور بكل ما يستطيع من تحمّل فراح يعمد إلى نقل ألفاظ لها غايتها، ولنستوعب ذلك دعنا نتوقف على هذا البيت:

فلتغدُ أخبية الخدور تطيح أعمدها الرفيعه فلمَ استخدم السيد حيدر الحلى كلمة (أعمدها) بدل (أعمدتها) ؟.

لا يستطيع أي دارس أن يبرر ذلك إلا بأن يقول: إنها ضرورة شعرية استخدمت وزناً لكي يستقيم البيت، فلذا نرى شكل هذا العمد في البديل حرص السيد على نقل اللفظة المناسبة لسياق البيت لكي تصل الفكرة المرادة.

ونكتشف اختراعاً مجدداً مسبوقاً في عدد من المفردات الذي انكفأ عليها السيد حيدر في قيام البناء الدلالي وهو المقابلة بين النقيضين على المستوى الحسي والمعنوي فنجد هذا في قوله:

قد مزقت ثوب الأسى وشكت لواصلها القطيعه

(فالوصل) و (القطع) على المستويين السابقين نقيضان، وبديعياً مقابلة، لكن في الحالة المكتشفة هما اختراع مجدد مسبوق ونقصد بذلك هما ظاهرتان في اللغة وهذا يرجع إلى بيتي أبي تمام (١٤٠٠):

يا صاحبي تقصيا نظريكما تريا وجوه الأرض كيف تصورُ تريا نهاراً مشمساً قد شابه زهر الرُّبي فكأنما هو مضمرُ

فكلمة (مضمر) هي مصطلح نحوي، كما أن (الوصل والقطع) مصطلحان في الكتابة الإملائية، وهذا الضرب من المفردات اختراع مجدد بحد ذاته، ونقول بعيداً عن المعنى المراد في البيت هو الركيزة اللغوية لدى السيد حيدر أو نسميه (العقلية المنفتحة المجددة للاختراع المسبوق)!.

وإن قضية التآلف اللفظي في أدب الطف تتطلب بحثاً جاداً وعميقاً، وخصوصاً عند السيد حيدر الحلي، ولكن حسبنا بعض الوقفات الموحية لهذا الجانب! ومما يدل على أن السيد حيدر متضلع بأمور اللغة وعارف بها هو حسن انتقائه للألفاظ وتهذيبها فلنقف مثلاً على قوله:

حيث الحسين على الثرى خيل العدى طحنت ضلوعه

أشار بهذا البيت في كلمة (طحنت) إلى القسوة والشدة في الوطء فلذا لم يقل (كسرت) أو (داست) لأن الطحن هو تحويل الشيء إلى فتات متناثرة أما الدوس هو

مجرد الوطء دون تحديد الكيفية، والكسر هو إبقاء أجزاء من الشيء الموطوء، (فطحنت) أقوى لفظة في هذا الموضع الحساس وهذا إن دلّ فإنما يدل على قساوة الأعداء ويفسر هذا المعنى قوله في قصيدة أخرى:

طحنت آباء حرب هامكم برحى حرب لها كانوا الثفالا (١٠٠) فكلمة الثفالا ملائمة جداً لـ (طحنت) لأنها تعني الحجر السفلى للرحى؛ فشعر السيد يفسر بعضه بعضاً. ونقرأ في البيت الذي يليه قوله:

قتلته آل أمية ظام إلى جنب الشريعه

فاختياره للفظة (ظام) بدل (عطشاناً) يدعم رأينا السابق، فالظمأ شدة العطش كما هو معروف، ونجد هذا أيضاً في لفظة (أمض) كل هذا ليبين السيد حيدر جرم الأعداء وزوال الرحمة من قلوبهم، بأن يقتل الحسين ظمآناً وأمامه نهر الفرات والخيل تطحن ضلوعه ؟!.

ألا يجعلك موتوراً تهتز لسماع هذا الشعر، فإذا أجاد السيد حيدر في هذا البيت وغيره فهو لضلاعته باللغة وحسن انتقائه للألفاظ الفخمة الدقيقة، إلى جانب المعنى المراد توصيله للمتلقى.

وإذا استدعينا وقفة أخرى وهي إتيانه باسم الفعل في قوله:

واهاً عرانين العلا عادت أنوفكم جديعه

فاسم الفعل (واهاً) بمعنى أتعجب، (فواهاً) أقوى من الفعل الذي بمعناه في أداء المعنى وإبرازه كاملاً مع المبالغة فيه، فالفعل أتعجب يفيد مجرد التعجب، لكن اسم الفعل (واهاً) يفيد التعجب الشديد، لأن معناه الدقيق هو (أتعجب جداً) أليس هذا الاختيار لاسم الفعل وغيره ينم عن دراية باللغة ويعود بنا إلى قولنا مسبقاً: «بأن السيد يختار اللفظ الدقيق ويقرنه بغيره ويأخذ أفصحه ويبتعد عن الغريب منه».

كذلك لوَّن السيد في اختياره لفعل الأمر<sup>(٠٠)</sup>، فراوح بين صيغه المختلفة، كأن يأتي به بصيغته المعروفة والمشهورة كقوله (انهض)، و (اطلب) وفي بيته القائل:

(فاشحذ) شبا غضب له الأرواح مذعنة مطيعه

ومن نافلة الحديث في هذا المقام أن أقول: كان المرحوم السيد صالح الحلي متأثراً بأدب السيد حيدر ومن شدة إعجابه بهذا البيت نقله بصورة واضحة وجلية دون عناء في إدراك التشابه بينهما وذلك في قوله:

فاشحذ شبا غضبك واستأصل الكفر به قتلاً صغاراً كبار (۱۵) ولم يكتف بذلك بل استدعى بيتاً آخر من قول السيد حيدر فلنلحظ:

# واستأصلي حتى الرضيع لآل حرب والرضيعه

فاستطاع دمج بيتي السيد حيدر في بيت واحد. إذاً هذه هي إحدى الصيغ لفعل الأمر الصريح، وأما الصيغة الثانية فهي هذه المرة بالمصدر النائب عن فعل الأمر، وذلك في لفظتي (ضرباً) و (طعناً) كقوله:

طعناً كما دفعت أفاويق الحيا مزن سريعه فأراد ب(ضرباً) (أضرب)، و (طعناً) (اطعن).

وفي المرة الثالثة يأتي بصيغة المضارع المقترن بلام الأمر وهذا نجده في البيتين المتالىن:

فلتغدُ أخبئة الخدور تطيح أعمدها الرفيعه ولتبد حاسرة عن الو جه الشريفة كالوضيعه

والمراد بهذه الصيغ الثلاث هو طلب حصول الفعل؛ أما إذا أردنا أن نحصر الفائدة من استخدامه فيجب علينا التعمق لكي نصل، فهناك مستويان مختلفان وهما: فعل الأمر الجقيقي، وفعل الأمر البلاغي. فلنقف على فعل الأمر الحقيقي ونبتعد عن الأمر البلاغي خيوط (التجديد في الاستنهاض) فنقول:

أفاد فعل الأمر الحقيقي في معناه حصول الفعل على سبيل الاستعلاء والإلزام، وهذا الإلزام يفيد الحث الشديد والدأب المتواصل لأخذ الثأر، وليس ذلك فحسب بل يحتاج من السيد حيدر (إلى استقصاء الطاقة اللغوية الكامنة للألفاظ الموحية إلى يرسم (منطقة الاستنهاض) بحذافيرها، ويمكن أن نكشف عن القول هذا بتلون الخطاب في الجملة الواحدة فمرة يقول: (للصنع ما أبقى التحمّل). وأخرى يقول: (فانهض فما أبقى التحمّل). ومن الظواهر الملفتة للنظر ظاهرة (رد الصدر على العجز) بكل ما يحمل من موقع، ولا نريد حصر دراستنا على المستوى البلاغي، ولكن وفقاً للمنظور التحليلي يقتضي أن نمر عليها ولو بنزر قليل، والآن فلنقف على نوع واحد منها وهو (اللفظين المكررين) (٢٥٠) فإليك بعض الأمثلة الواردة في النص:

أين الذريعة لا قرار على العدى أين الذريعه فالمتكرر هنا لفظتي (أين الذريعه)، وأيضاً قوله:

ورضيعه بدم الوريد مخضبٌ فاطلب رضيعه وقوله:

ومقارع تحت القنا يلقى الردى منه قريعه

128

والقارئ المتمعِّن للنص سيرى الكثير منها فإذا تحدثنا عن السر البلاغي لهذه الظاهرة فإننا نعلّله بأنه الربط بين طرفي (الصدر والعجز)، أما إذا أردنا أن نضفي عليه صبغة نقدية فسنطلق عليه مصطلح (استتباب المعنى في قراره) والقصيدة وافية لنقل هذه الصورة التي ضربناها.

ومما يسترعي التأمل والتوقف في القصيدة (الصورة الشعرية) وليس المقصود بها الدراسة البلاغية بل سنتجه بها نحو الدراسة الصرفية، فمن أجمل الصور الفنية المتوافرة في النص قوله:

### مات التصبر بانتظارك أيها المحيى الشريعه

فمادة (التصبر) من الفعل (تصبَّر) على وزن (تفعًل) (من فمعنى (التفعل) هو التكلّف والتصنّع وغالباً يأتي معناها في الصفات والطباع فكأن السيد حيدر يقول: حتى تصنّع الصبر مات بسبب الانتظار. فلم يكتف بموت الصبر فقط بل حتى التصنّع للصبر، فالنتيجة الصبر صفة مطبوعة، والتصبر صفة متصنّعة ومتكلّفة فأي معنى أراده السيد حيدر وأي صفة أضفى عليها هذه الصيغة الجمالية من القول؟ لا أدري! ولكن حسبنا الإشارة إلى القاعدة القائلة: «زيادة المبنى زيادة في المعنى» (منه).

ولنترك الجانب الصرفي ونستطلع بيتاً آخر وهو:

### كم ذا القعود ودينكم هدمت قواعده الرفيعه

إن لوجود (كم الاستفهامية) زلزلة للقعود المرسوم في البيت فهي تعبير عن الانشداه والدهشة، ثم إن وجود الإشارة بعدها مباشرة ينبئ عن الحضور والامتلاء وهو الذي أطلقنا عليه (الوجود الملموس والمحسوس) أضف إلى ذلك الجملة الخالية التي تدعو إلى التعظيم وتهويل الأمر، ولجانب المعنى النصيب الأكبر.

ومن الملاحظ على التراكيب في النص وجود الجملة الحالية المتجزئة إلى جانبها الجملة الفعلية؛ فالجملة الفعلية توجّه بزمن الاستقبال التي تبعث على القيام والتحريض، والجملة الحالية تبدو كردة فعل للاستجابة لمعطيات المأساة.

ولنغص أكثر لنوضح الجانب النفسي لهذا المقطع من خلال دراسة العاطفة، يظهر في النص عاطفتان بارزتان وهما:

عاطفة العزن (المصيبة والبكاء) وعاطفة الغضب (أخذ الثأر). فالأولى تجعله حزيناً باكياً والثانية تزيد قوة وتأثراً؛ فإذا كانت العاطفة لغة العزن فإن اللسان الغاضب لغة الثأر. فهذا هو القول الساحر والبيان الناصع، فيمكن أن نطلق عليه (الأدب العسي) أي الذي يحركه «العزن العميق والرثاء النائح بالغضب المتأجج»، كما وصفه الشيخ محمد جواد مغنية.

فلنضرب مثالين لكلتا العاطفتين:

أو لاًّ: عاطفة الحزن المصبوغة بالبكاء لاحظ قوله:

حملت ودائعكم إلى من ليس يعرف بالوديعه فهذا البيت يرجعنا إلى بيت سابق يحمل هذا المعنى وهو قول الأديب: وأعظم ما يشجي الغيور دخولها إلى مجلس ما بارح اللهو والخمرا ثانياً: عاطفة الغضب المتأجج بالانتقام كقوله:

وضبا انتقامك جرّدي لطلا ذوي البغي المنيعه وقوله:

واستأصلي حتى الرضيع لآل حرب والرضيعه

والله إن هذا الأدب يلهب المشاعر وينطق العين بالبكاء المرير. ويمكن تحصيل جانب الانتقام في قول الدكتور حازم سليمان الحلي: «لم يكن الرثاء في شعر السيد حيدر الحلي نوحاً ولا بكاء ولا شجواً ولا عويلاً ولا مجرد ذكر محاسن الميت كما يفعل سائر الشعراء، وإنما الرثاء عنده ثورة عارمة ودعوة لأخذ الثأر بدم الحسين الميلين المليلية» (٢٥٠).

## في دلالات عروض القصيدة وقافيتها:

إن اختيار السيد حيدر لمجزوء الكامل (٥٠) ما يوحي بالرغبة في انقطاع النفس ودليل على التصدع، فكأن البحر يطبع صورة السيد حيدر الحلي ويمثل الحالة النفسية لديه، فهو عبارة عن بعض خلجات السيد حيدر الجزئية التي أفضى بها، فبمثل هذا الوزن أتاح له إشعال جزء من القلب المتوقد، وكل هذا ليوفر دينامية التصوير لقافيته المرتبطة (عه)؛ فالعين + الهاء جزءان متلائمان في إضمامة متميزة، فالهاء تقف حاجزاً داخل الشفتين لتحد من حركة الصورة، ومن ثم يتم بث الحركة فيها مجدداً. وبتعبير آخر كأنما تخرج منه أنة جديدة تخنقه في البيت نفسه من خلال الوقوف ثم نستكملها في البيت الثاني وهكذا، وهذا ما يشير إلى لغة الموتور. إذاً هي عملية صمت وكلام تتجاوب فيه الحركة والسكون على المستوى (المعنوي).

أما إذا أردنا أن ننظر بمنظر حسي فنجد الحقل الدلالي واضحاً في انتماء المفردات في كل بيت الانسجام، وندرك ذلك من خلال طرفين:

ا- التقاسيم: فحرف العين يخرج من أصل اللسان وجدار الحلق وهو حرف  $(-1)^{(0,0)}$ ، أما الهاء فتخرج من الحنجرة فهي  $(-1)^{(0,0)}$  فالعين مجهور ومحتك تخرج منه الزفرة، والهاء محتك تخرج منه الآهة.

٢- اللحن الموسيقي: ويبرز هذا الطرف من خلال الجمل الحالية كقوله (فغيب كالبدر) و (مكابد للسم) و (مضرج بالسيف) و (مصفد). فإذا اجتمع الطرفان كوَّنا لدينا ذوقاً أدبياً نستطيع تلمس المفردات ونعرف مدى انسجام الحروف مع بعضها البعض.

### التأثير والاحتذاء:

يرجع بنا هذا العنوان إلى أحد المؤشرات الذي قانا فيه: «قرأءاته الكثيرة من شعر العرب، وحفظ أخبارهم والمأثور من كلامهم». فالسيد حيدر تأثر ووعى ثم هضم لتخرج منه (الأصالة الشعرية)، وكلنا نعلم أن السيد «تأثر بمجموعة من الشعراء: زهير في حولياته وبعبقرية الشريف الرضي، والمهيار الدليمي، وأبي تمام، والبحتري والمتنبي وابن هاني الأندلسي وكشاجم، وعمه السيد مهدي، والأعسم، والطريحي، فلذا دوّن معظم قصائد الشريف الرضي في مجاميعه الخاصة وكتبه الأدبية»(١٠٠). ولسنا بصدد التدليل وضرب الأمثلة لذلك، ولكن حسبي أن أشير إلى مراجعة (البابليات) فهي كفيلة بأظهار هذا الأثر لمن رغب.

وإذا حصرنا العنوان وضيقناه فإننا سنرى أن قصيدة السيد حيدر جاءت على رسم قصيدة (ابن قيس الرقيات) التي نقلها المبرد في كتابه الكامل في اللغة والأدب، فلنتمعن:

قال ابن الرقيات يذكر قتل مصعب بن الزبير ومصيبة الحسين الملكل:

إن الرزية بدم مس كن والمصيبة والفجيعة بابن الحواري الذي لم يعرهُ أهل الوقيعة غدرت به مضر الع راق وأمكنت منه ربيعه فأصبت وترك يار بيع وكنت سامعةً مطيعة يا لهف لو كانت له بالطف يوم الطف شيعه أولم تخونوا عهده أهل العراق بنو اللكيعة لو جدعتموه حين يغ ضبُ لا يعرَّج بالمضيعه (۱۱)

ولسنا بصدد عقد خيوط التشابه بين القصيدتين، لكن التأثر والاحتذاء جليَّ ولا يحتاج أن نزيده إيضاحاً، فكنت كلما أقرأ قصيدة السيد حيدر تذكرت قصيدة ابن الرقيات، فهي البذرة الأولى التي أوحت لي بالتفكير في دراسة قصيدة الحلي، ولا ضير أن يحتذي الحلي أو يتأثر بأي شاعر لأنه أبدع بمد زاخر من المعاني والأخيلة والعواطف التي كانت لغة وأسلوباً، فهذا شاعر العرب الكبير محمد مهدي الجواهري في كتابه (ذكرياتي) (١٢٠) يقر بفضله، ويحسن انتقاء مختاراته كما يحسن اختيار اللفظة المناسبة في شعرة ويفتخر به

كثيراً ويعتبره الشاعر المحلق الكبير،

ولا يتردد أحد منا في عزو معجم السيد حيدر في القصيدة إلى العصور السابقة له كالعباسي والجاهلي، فألفاظه في النص (جاهلية)، والقارئ لهذه القصيدة يقول: إنها قيلت في عصر قديم. ومهما يكن فإن لها صبغة خاصة بمداد السيد حيدر الثائر، ولغته المنحوتة، فالقصيدة برغم طولها من حيث الكمية فإنها تستساغ فهي لا تمل وكيف ذلك وهي التي تلقى في المحافل الحسينية على أسماع خلق كثير مما يجعل السامعين يتنافسون على المعرفة التامة لأدب السيد حيدر ويبحثون عن هذه الملكة والموهبة بحق.

ويكفي هذا القدر من الدراسة، ولو أطلنا لأخرجنا كتاباً مرقوماً «فالقليل المفيد خير من الكثير المتناثر».

#### الهوامش:

- (١) شعراء الحلة، ص٢١
- (٢) الوائلي، الدكتور أحمد، الديون الأول، ص١٠٠
- (٣) للاستزادة مراجعة: الخاقاني، علي، أدب العراق في القرون المظلمة.
- (٤) الحلي، السيد حيدر، ديوان السيد حيدر الحلي، تحقيق: علي الخاقاني، ج١، ص٢، منشورات مؤسسة الأعلمي للمطبوعات، بيروت، ط الرابعة، ١٤٠٤هـ/١٩٨٤م.
  - (٥) مصدر سابق، ص٤٠
  - (٦) مصدر سابق، ص٩٠
  - (۷) مصدر سابق، ص۱۲.
- (٨) الوائلي، الدكتور أحمد، تجاربي مع المنبر، ص٢٢٨.
  - (٩) ديوان السيد حيدر الحلي، ج١، ص١٢٠.
    - (١٠) من صفحة ٣ إلى صفحة ٢٦.
  - (١١) ديوان السيد حيدر الحلي، ج١، ص٩٠.
    - (۱۲) مصدر سابق، ص۹۰
    - (۱۳) مصدر سابق، ص۱۱.
    - (۱٤) مصدر سابق، ص۱۲.
    - (۱۵) مصدر سابق، ص۱۰.
- (١٦) عنوان لمقال طويل بقلم: علي الخاقاني، نشر في مجلة البيان، السنة الأولى.
  - (١٧) ديوان السيد حيدر الحلي، ج١، ص١٧.
- (١٨) الحلي، الدكتور حازم، السيد حيدر الحلي.. شاعر عصره، ص١٠.

- (١٩) ديوان السيد حيدر الحلى، ج١، ص٩٠
- (٢٠) القمي، الشيخ عباس، نفس المهموم في مصيبة سيدنا الحسين المظلوم، ص٢٥٦، دار المحجة البيضاء، ط الأولى ١٤١٢هـ/١٩٩٢م.
- (٢١) نهضة العراق الأدبية في القرن التاسع عشر، ص٤٢.
  - (٢٢) تجاربي مع المنبر، ص٢٣١.
- (٢٣) سنبل، لؤي محمد، العلامة الخطي.. تاريخ مشرق، ص١٦٣، نشر المؤلف نفسه، ط الأولى
  - (۲٤) ديوان السيد حيدر الحلي، ص٨٨٠
    - ( ۲۵ ) اعيان الشيعة، ٦/٢٦٦.
    - (٢٦) طرائف الأحلام، ص٥٨.
- (٢٧) الحلي، السيد جعفر الحلي، سحر بابل وسجع البلال، تحقيق الشيخ محمد حسين آل كاشف الغطاء، ص٣٨٣، ط الأولى ١٤١١هـ، منشورات الشريف الرضي، قم.
  - ( ۲۸ ) رياض المدح والرثاء، ص٣١٩.
- (۲۹) الهندي، السيد رضا، ديوان السيد رضا الهندي، جمعه: السيد موسى الموسوي، ص13، ط الأولى ١٤٠٩هـ/١٩٨٨م، دار الأضواء، بيروت.
  - (٣٠) ديوان السيد حيدر الحلي، ص١١١.
  - (٣١) ديوان السيد حيدر الحلي، ص٧٣.
  - (٣٢) ديوان السيد حيدر الحلي، ص٦٥٠.

- عامل، ص٧٠٩.
- (٤٧) تجاربي مع المنبر، ص٢٢٨
- (٤٨) سلوم، الدكتور ثامر، علم المعانى، ص١٤٤٠
  - (٤٩) ديوان السيد حيدر الحلي، ص١٠٢٠.
- (٥٠) للمزيد راجع كتاب: البلاغة الاصطلاحية، ص١٥٢.
  - (٥١) رياض المدح والرثاء، ص٣١٨.
- (٥٢) للاستزادة راجع البلاغة الاصطلاحية، ص٣٠٧.
- (٥٣) الشمسان، الدكتور ابراهيم، دروس في علم الصرف، ج١، ص١١٠.
  - ( ٥٤ ) قاعدة صرفية ونحوية مشهورة.
- (٥٥) مغنية، محمد جواد، الوضع الحاضر في جبل عامل، ص٩٠٨٠.
  - (٥٦) السيد حيدر الحلى شاعر عصره، ص١٩٠٠
- (٥٧) للمزيد راجع كتاب النقد الأدبي للدكتور محمد الشطى، ص٦٤.
  - (٥٨) دروس في علم الصرف، ص٩٢.
    - ( ٥٩ ) مصدر سابق، ص٩٢.
- (٦٠) السيد حيدر الحلي . . شاعر عصره، ص١٣٠
  - (٦١) مصدر سابق، ص١٥٩.
- (٦٢) الجواهري، محمد مهدي، ذكرياتي، ج١، ص٤٤، دار الرافدين، دمشق، ط الأولى ١٩٨٨م.

- (٣٣) الشعر المختار، ج٢، ص٨٠٠
- ( ٣٤ ) ديوان السيد حيدر الحلي، ص٦٢.
- ( ٣٥ ) ديوان السيد حيدر الحلي، ص٧٨.
- (٣٦) ديوان السيد حيدر الحلي، ص١٠٣٠.
- (٣٧) نقلا عن محاضرة للشيخ الدكتور باقر المقدسي، بعنوان (الحسن العسكري).
- (٣٨) لقاءات مع صاحب الزمان، ص١٦٩، وكذلك في جنة المأوى ص٢٩٠.
  - ( ٣٩ ) الشعر المختار، ج٢، ص٨٠.
- (٤٠) الكليني، الشيخ محمد بن يعقوب، أصول الكافي، ج١، باب كراهة التوقيت، ح٣ ص٣٦، دار الكتب الإسلامية، آخوندي، ط الثالثة:
  - (٤١) سحر بابل وسجع البلابل، ص٣٨٣.
- (٤٢) الصدوق، الشيخ محمد بن علي، كمال الدين وتمام النعمة، باب (ما أخبر به النبي من وقوع الغيبة بالقائم) ح٥، ص٢٨٧، مؤسسة النشر الإسلامي التابعة لجماعة المدرسين بقم، ط الأولى ١٤٠٥هـ.
  - (٤٣) المعجم الوسيط، ص٩٩٥.
  - (٤٤) المعجم الوسيط، ص٨٨٩.
  - (٤٥) تجاربي مع المنبر، ص٢٣٦.
- (٤٦) مغنية، محمد جواد، الوضع الحاضر في جبل

# • مرشح الأقلية الصامتة

### • • الشهيد آية الله السيد حسن الشيرازي\*

بدا في الفجر كالنسر كليث شدّ خلف الصيد في الغابات لا يلوي على ما تحمل الأوراد منه من جراحات وما ترفعه الأغصان منه من شكايات تردّى بالذي نقرأ في التاريخ من زهو طواغيت الخرافات ينادي: أنتخبوني، فأنا مستقبل الشعب وصوت الناخب الحرِّ

\* \* \* \*

وفي الساحات لم يحمل سلاحاً غير جولات فيسعى في اللقاءات ويستقصي الزيارات ويسخو بالهدايا والرشاوى والإعانات ويمتص الدعايات ويحثو القُبَل الخضرَ، على كل جبين مقبر مرِّ

<sup>\*</sup> عالم دين، أديب وشاعر، العراق.

عرائكابك

```
وفي المعركة الحرة لا يعرف فناً غير بذل المال في كلّ المجالات
                          فيشرى الإرث والوقف، ويستقرض من هذا ومن ذاك.
                                                      يغطى نفقات الانتخابات
                         ويُستهلك للصوت، ويغري بوعود فوق طاقات الحكومات
                                                 ولا يبخل بالشيكات والليرات
                                    يستجدي المفاتيح وما تقفل قدرات وأصوات
                                                                  فلم ينجح
                                                                 فظلّ الدّر ب
                                                                      و أنهار
فلا يبصر إلاّ علبة التبغ، وإلا شعلة الكبريت، يمتصّ دخاناً ساخناً، ينفثه ـ في عنف ـ
                                     آهاً بارداً، يفحص ما أسرف من جهد ومن مال
                     ويُجري جرد ما أنفق: هذا كان من إرث، وهذا كان من دين
                                                         فيرمى القلم المذعور
                                           يجتر رؤاه في بصاق يضربُ الأرض
                                  وينهار حطاما يقصف الناس جميعا بالخيانات
                                                      فما فاز بكل الانتخابات
                                                          سوى رأى القيادات
                                                    وتزوير جميع الاقتراعات
                                           وشعب ليس حرّاً يتفادى سلطة الحرّ
                                                    ولما جاء مقهوراً إلى البيت
                        أتت زوجته هادرة: كم قلت: لا تخرق مجال الانتخابات؟
                                        فهذا مصرع الأبطال في دنيا الصراعات
                                                      وملغوم بكل الاحتمالات
                                                   وقد تسخن فيه الاشتباكات
                                                           إلى دور الحماقات
                                                    وقد يحتاج حتى للجنايات
                                                            وحتى الاغتيالات
                                 وأنت المؤمن الموغل لا تنجح في مختبر الكفر...
                                 * * * * *
```

فهاجت كل ما في عمقه من حمم تزعق فيها: أنا لم أفشل فقد مهدت مستقبل فقد مهدوء -: أي مستقبل؟ فما مستقبل الفاشل إلا فشل العذر



### من الذاكرة الإسلامية \_ كَلِمَاتُ تَشِغُ نُورًا مَدَى الأَيَّام مِنْ تُرَاثِنَا الخَالِد

## • الإنسانية مقياس تقدم المحتمع وتأخره\*

■■ الإمام السيد موسى الصدر\*\*

ما هو مقياس التقدم والتأخر؟

من دون أن نفلسف كثيراً ونتعمق كثيراً بإمكاننا أن نضع المقياس للتقدم والتأخر ونلخص المقياس في كلمة واحدة هي الإنسانية، فطالما أن المجتمع يتكون لأجل الإنسان نتمكن من تفسير المجتمع بالمجتمع الأكثر إنسانية، وتفسير المجتمع المختلف بالمجتمع الأقل إنسانية. أما تقدم الصناعة، تقدم التنظيم، تقدم الأسلحة الفتاكة، كثرة البنايات، كثرة الملابس، كثرة السيارات، فهذه طرق ووسائل للتقدم الإنساني.

إذا افترضنا أن مجتمعنا قد حاز تقدماً باهراً في العلم والتكنيك والتنظيم، ولكنه لم يقطع شوطاً إلى الأمام على الصعيد الإنساني، لم يكن هذا المجتمع، متقدماً، لأن المجتمع قد نشأ وتكون لأجل خدمة الإنسان، فإذا لم تتقدم الإنسانية، ولم تتطور الإنسانية، لم يكن ذلك المجتمع موسوماً بالمجتمع المتقدم المتطور.

ومن هذا المنطلق والمقياس أشك ولا أوافق على نعت الولايات المتحدة التي هي في قمة التقدم العلمي والتكنيكي بالبلد المتقدم، لأن المقياس الذي وضعناه لا ينطبق على الولايات المتحدة أو الاتحاد السوفياتي أو بريطانيا أو ألمانيا أو مع أي بلد آخر.

<sup>\*</sup> الإسلام عقيدة راسخة ومنهج حياة، الإمام السيد موسى الصدر، دار التعارف للمطبوعات، بيروت، 1800هـ - 19۸۵هـ - 19۸۵م، ص70.

<sup>\*\*</sup> عالم دين - لبنان.

نحن إذا تعمقنا في وضع هذه الدول وعلى سبيل المثال الولايات المتحدة، ولاحظنا تقدمها الصناعي والعلمي، ثم ألقينا نظرة على الإنسان الذي يعيش هناك، الإنسان المطلق لا الإنسان الخاص في إقليم أو عنصر أو لون، لمسنا فيها مشاكل إنسانية أكثر من البلاد التى نسميها بالبلاد المتخلفة.

مثلاً التفرقة العنصرية في الولايات المتحدة مستتبة ومتحكمة.

قد تقول: إن القانون لا يفرق في الولايات المتحدة بين الأبيض والأسود، ولكن أعتقد أنه غير صحيح إذ إن القانون في بعض الولايات يفرّق بين الأبيض والأسود.

ولو افترضنا بأن القانون لا يفرق، لكن يكفينا حجة على المشاكل في الولايات المتحدة أن الشعب يفرق بين الأبيض والأسود، ومحتوى هذه التفرقة بين الأبيض والأسود هو عدم الاعتراف بإنسانية الإنسان. ولو كان مطلق إنسان لا الإنسان المتأقلم بإقليم أو المنحدر من عنصر خاص مكرماً لما كان هناك فرق بين الأبيض والأسود.

وإذا كرمنا الإنسان الأبيض كرمنا العنصر لا الإنسان، وإذا شئنا أن نكرم الإنسان المطلق لما فرقنا بين الأبيض والأسود.

ومشكلة التفرقة العنصرية في الولايات المتحدة معروفة. وموقف الولايات المتحدة من الدول النامية أو الضعيفة أو البلاد المستعمرة أو البلاد الآسيوية أو الإفريقية ينعكس تماماً في فيتنام وفي الشرق الأوسط وإسرائيل وإفريقيا وأميركا اللاتينية. فما الفرق بين الإنسان الأميركي الذي يكرم والإنسان الفيتنامي أو الإفريقي أو الأميركي اللاتيني أو العربي الذي لا يحترم ولا يكرم ؟! وتمجيدها للإنسان الأميركي ينبثق من تمجيدها للعنصر لا للإنسان تماماً مثل بعض القبائل العربية أيام الجاهلية قبل الإسلام، حيث قالوا عنها: إنها كريمة تكرم الضيوف، والحقيقة أن كرمها كان بدافع الأنانية ولم يكن كرماً، بدليل أن الضيف كان يتمتع بالتكريم حينما كان في بيت هذا الرجل، وإذا غادر البيت سطا عليه صاحب البيت وسلبه وقتله. ومثل هذا التكريم لا يعد تكريماً للإنسان وإنما يكرم نفسه لأنه يعتقد متى دخل داره أحد استحق التكريم والضيافة، وإذا تركها وخرج منها سقطت عنه هالة التكريم.

موقف الولايات المتحدة تجاه الأموال والشركات واستثمار البشر واستخدام العمال على ضوء العلم والصناعة والتنظيم، معروف. فالعلم والتكنيك أوصلاهم إلى القمر، والتنظيم الدقيق عندهم بلغ مستوى أن الشركة الواحدة تدير خمسة عشر مليون عامل في منتهى الدقة، وهذا مكسب من مكاسب الحضارة الحديثة، ولكن هل الإنسانية تقدمت بنفس النسبة؟ أنا أشك في أن يكون الجواب إيجابياً. وبصورة موجزة إن الحضارة المادية لم تتمكن بعد وتخفف آلام الإنسان وتعالج مشاكل الإنسان ككل.

هل الإنسان المتحضر يتألم بآلام الآخرين؟ وهل أنه يرغب في خدمة الإنسان بعيداً

عن التعويض؟

وهل ضمير الغربي المعاصر يتألم أمام الظلم في المناطق المتخلفة في العالم؟ أنا أشك في ذلك، وبهذا المقياس أيضاً أشك في تصنيف العالم إلى البلاد المتقدمة والمتأخرة.

الشرق على الرغم من أنه لا ينتج السيارات ولا يعمل القنابل وليس عنده تكنولوجيا أو تنظيم كما هو عند الغرب، ولكن على الأقل توجد في الشرق الأحاسيس الإنسانية بصورة جزئية.

فالشعور العائلي والشعور بالضيافة والشعور بالتعاون والتألم لآلام الآخرين والإخلاص النسبي والإيمان بالصدق و.. هذا معناه أن الإنسانية في الشرق متقدمة أكثر من الغرب بالرغم من أن العلم والصناعة والتنظيم متقدم في الغرب ومتخلف في الشرق.

إن التقدم العلمي والتكنيكي والتنظيمي لا يرتبط بنوعية الدين أبداً. فالعالم الإسلامي لا يعد من البلاد المتقدمة بل يعد من المناطق المتخلفة، أو بتعبير مهذب يعتبر من البلاد النامية. ومستوى التخلف في هذه البلاد يختلف من منطقة إلى أخرى ولكن الطابع العام هو التخلف. ولذلك يختلف حينما تريد البلاد المتقدمة أن تبعث سفراء أو مندوبين أو ممثلين إلى هذه المنطقة، أضافوا على أجورهم بحجة أنهم يعيشون في البلاد المتخلفة التي ليس فيها وسائل الحياة، إذ لا نجد في هذه المنطقة بلاداً مصنعة أو تصدر مواد صناعية ويستعان بها لخبرائهم وعلمائهم في حين أن قسماً من العالم المسيحي مثل أميركا وأوروبا متقدم.

ويطرح السؤال نفسه: هل أن نوعية الدين تبعث على التقدم العلمي أو التخلف؟ وهل أن الدول الإسلامية المتخلفة في الإنتاج وفي مستوى الحياة وفي الأخلاق وحتى في ممارسات النشاطات الدينية و . . أي الواقع المؤلم الذي نعيشه والذي لم يرد الله ذلك لنا لقوله تعالى: ﴿ وَلِلْهِ الْعِزَّةُ وَلِرَسُولِهِ وَلِلْمُؤْمِنِينَ ﴾ من نتاج الإسلام؟

العقيقة أن الشيء الذي نعرفه أنه في العالم مناطق مختلفة، متقدمة ومتأخرة، غير مرتبطة بنوعية الدين. فهناك بلاد غير متدينة مثل الاتحاد السوفياتي والصين متقدمة، وهناك بلاد تتدين بدين آخر غير المسيحية والإسلام مثل اليابان متقدمة، وهناك بلاد مسيحية متخلفة مثل الحبشة التي كانت مسيحية قبل أوروبا، وهناك بلاد إسلامية في التاريخ كانت في منتهى الرقي والتقدم. فنحن نجد في تاريخنا قبل القرن الخامس الهجري تقدماً هائلاً في المجتمعات الإسلامية، ومن أراد أن يطّلع على ذلك فليقرأ كتاب «تاريخ التمدن الإسلامي» لـ«غستاف لوبون» وكتاب «تاريخ تمدن العرب» للأستاذ جرجي زيدان أو كتاب «مختصر تاريخ العرب» للسيد أمير علي الهندي وغيرها من الكتب فيشهد بأن المجتمعات الإسلامية كانت في منتهى التقدم العلمي والتكنيكي والتنظيمي والإنساني.

وعلى سبيل المثال أذكر لكم بعض العلوم الحديثة التي تأسست في المجتمعات الإسلامية: علم الكيمياء كان موجوداً لدى اليونانيين كنظرية وفلسفة، وحيث كانوا يؤمنون بأن أساس

جميع الموجودات واحد فيمكن تحويل الرصاص إلى ذهب والحديد إلى فضة و... أما تطبيق هذه النظرية وتبديل الفلسفة إلى علم الكيمياء فكان من شغل المسلمين وإنتاج المجتمعات الإسلامية.

الجبر، الجراحة، خريطة العالم، البوصلة، اكتشاف الدورة الدموية، قوانين النور، إنكسار النور، انعطاف النور ومئات من الاكتشافات العلمية كان من إنتاج المسلمين والمجتمعات الإسلامية.

كان قبل ألف ومائتي سنة في دمشق -الشام- نظام توزيع المياه، نهر بردى كان يقسم إلى أربعة أقسام في أربع برك كبيرة في أربع مناطق حول دمشق وكانت المياه تدخل في كل بيت من تحت الأرض لتنظيف البيوت فكان نظام المياه الذي هو من آثار الحضارة الحديثة موجوداً في الشام.

كيفية بناء البيوت وكيفية الزراعة والمستشفيات العقلية والعصبية كانت موجودة ومتوفرة في مصر بعد دخول المسلمين فيها. وبلغ الإنتاج القومي في مصر بعد دخول المسلمين فيها. وبلغ الإنتاج القومي في مصر بعد دخول الإسلام هناك عشرة أضعاف ما كان عليه قبل الفتح الإسلامي.

ولم يكن الإسلام حينما يدخل بلداً جديداً بمستعمر له، إذ إن الجيش الإسلامي يفتح البلد ويدعو أهلها إلى الإسلام، فإذا أسلموا أسلم إليهم الحكم وإذا لم يسلموا نصبوا حاكماً وعادوا ولم يأخذوا معهم إنتاج البلد وأرباحه وثرواته كما تصنع البلاد الاستعمارية الحديثة. والجزية التي كانت تدفع لم تكن بأكثر من الضرائب التي كان يعطيها المسلمون لحكومتهم المسلمة.

كل ذلك كان في البلاد الإسلامية في القرون الأولى من الهجرة. وفي هذا الوقت كانت أوروبا تهجع في التخلف والانحطاط، وعندما تنكر قادة الحضارة الحديثة للدين في أوروبا بدؤوا بتأسيس الحضارة المادية الحديثة.

واستخلصنا من هذا العرض السريع بأن التقدم العلمي أو التخلف لا يرتبط بنوعية الدين أبداً.



## • فقه الدستور وأحكام الدولة الإسلامية

•• معتصم الغنيمي\*

الكتاب: فقه الدستور وأحكام الدولة الإسلامية.

المؤلف: آية الله العظمى السيد محمد تقى المدرسى.

الطبعة: الأولى، ١٤٢٦هـ، ٢٠٠٥م.

الحجم: ١٣٦ من الحجم الوسط.

## مرتكزات كتابة الدستور

العلاقة بين المنظومة التاريخية والآلية التشريعية المعتمدة في كتابة الدستور تمثل قاعدة استقرائية أساسية في تعزيز عوامل الانسجام والتواؤم بين ميول وقناعات المجتمع من جهة وبين النصوص القانونية المتضمنة في لوائح الدستور والمعنية باستدلال العقل والضمير على مورد التوجيه والترشيد من جهة أخرى.

هذا المؤشر يمثل منطلقاً عاماً اعتمد من قبل تجارب سياسية إنسانية في تشريع منظومة الحكم والدولة وإيجاد القواسم المشتركة بينها وبين مكونات الأمم والشعوب وصولاً إلى تفعيلها وجعلها أكثر قدسية ومقبولية من قبل جميع تلك المكونات..

وفي الذاكرة الثقافية الإسلامية هنالك المزيد من الموارد والمصادر الفكرية والقيمية

<sup>\*</sup> كاتب، العراق.

الغنية والمؤهلة لإثراء قدرة المشرعين المكلفين بكتابة مسودة الدستور العراقي الدائم القادم ووضعهم في الدائرة الإنسانية المتعددة والمتنوعة والخروج في نهاية المطاف بلائحة دستورية قالبة للاستفتاء والتصويت وجديرة بحيازة غالبية الأصوات الداعمة والمؤيدة لنصوصها ومفاهيمها.. وانطلاقاً من تلك الضرورة يقدم سماحة آية الله العظمى السيد محمد تقي المدرسي فصولاً استدلالية في كتابه الذي يدور حول محور انتمائي يجسد العلاقة الانتمائية بين العملية القانونية من جهة وبين النص الإسلامي في بعده القانوني والأخلاقي من جهة أخرى.

في بداية هذا البحث يختار سماحته الاستقراء في وصايا سياسية واقتصادية وعسكرية وإنسانية وردت في عهد الإمام علي بن أبي طالب الملك إلى واليه الموفد من قبله لتسلم زمام الأمور في مصر مشيراً إلى أن ذلك العهد «يضم بنوداً دستورية هامة ولكن بلغة الوحي» ومن هنا لابد من التمهيد لروائعه -العهد- وقراءة صلته -النص- بالواقع وبالقضايا الدستورية حسب لغة العصر.

ثم يبدأ سماحته بجانب أساسي من ذلك العهد وهو الجانب المعنون بـ (مسؤوليات الدولة) فيقول:

- «يحدد الإمام الملك في افتتاحية العهد مسؤوليات الدولة في كلمات أربع:
  - ١- جباية الخراج (أي تحصيل الضرائب وهو مسؤولية وزارة المالية).
    - ٢ جهاد العدو (وهو مسؤولية وزارة الدفاع).
- ٣- استصلاح الناس (بالتثقيف والتربية والتعليم وهو من مسؤوليات وزارة الثقافة والإعلام ووزارة التربية والتعليم العالي وكذلك يُبسط الأمن بوضع قوانين رادعة عن الجريمة وهو مسؤولية وزارة الداخلية).
- ٤- وأخيراً عمارة البلاد (وهي مسؤولية وزارات الدولة التي تسمى بالوزارات الخدمية)».

قال الإمام علي اللي اللي المن الله على أمير المؤمنين مالك بن الحارث الأشتر في عهده إليه حين ولاه مصر؛ جباية خراجها وجهاد عدوها واستصلاح أهلها وعمارة بلادها».

ثم يشير سماحته إلى دور النص الإسلامي في تنمية الوازع الأخلاقي والإنساني داخل النفس (التقوى) موضعاً تحت عنوان (دور التقوى في الإدارة) أن للنظام الديني في إدارة المجتمع الإنساني ركيزتين:

الأولى: الإيمان الذي يتجلى في الواقع العملي بالتقوى والالتزام الطوعي بالأنظمة والآداب.

الثانية: القوانين التي تنظم علاقة الإنسان مع الآخر والتي تطبق بالروادع الخارجية،

ومن هنا فإنك تجد في عهد الإمام الملي الاهتمام الجدي بإثارة خوف الله سبحانه في نفس الوالي والمسؤول الأول للدولة، ومن ثم تزكية نفسه بما يتناسب والمهام الصعبة التي كُلِّف بها. فتعالوا نستمع إلى الإمام الملي وهو يَعِظُ واليه ويَعِظُنا أيضاً بتلك الموعظة البالغة:

قال الإمام علي الللخ: «آمره بتقوى الله وإيثار طاعته، واتباع ما أَمَرَ به في كتابه من فرائضه وسننه التي لا يسعد أحد إلا باتباعها ولا يشقى إلا مع جعودها وإضاعتها، وأن ينصر الله سبحانه بقلبه ويده ولسانه فإنه جل اسمه قد تكفل بنصر من نصره وإعزاز من اعزه. وآمره أن يكسر نفسه من الشهوات ويلزمها عند الجمحات فإن النفس أمارة بالسوء إلا ما رحم الله».

وبعد أن يتناول سماحته جانب الروادع الداخلية -التقوى- ينتقل إلى الروادع الخارجية -النص التشريعي والقانوني- (دور الروادع الخارجية في الإدارة).

ثم يؤكد الإمام الملك على دور الروادع الخارجية في إدارة الدولة وأبرزها رقابة الشعب على أداء الحكومة. وإذا كان حس القائد مرهفاً تجاه شعبه عبّر عن ضميرهم ودافع عن حقهم وخشى اعتراضهم ولم يستهن باعتراضهم.

ويأمر الإمام اللج واليه باستقطاب رضا الشعب بالأمور التالية:

أو لاً: بخدمتهم عبر العمل الصالح.

ثانياً: بالزهد فيما يملكون وكبح جماح الطمع في أموالهم.

ثالثاً: بالإحساس بالرحمة تجاههم واستشعار اللطف والحب نحوهم.

رابعاً: تجنب الاستسباع عليهم (عدم استخدام القوة والقهر ضدهم).

خامساً: باعتبار المسلمين أخوته في الدين واعتبار غير المسلمين نظراء لهم في الخلق وشركاء في الإنسانية.

سادساً: العفو عنهم والصفح عن أخطائهم.

سابعاً: خشية الله فيهم والخوف من الإمام الذي هو أعلى منه.

ثامناً: الانعطاف نحو جانب العفو وعدم التبجح بالعقوبة وعدم المبادرة بها قبل اليأس عن معالجة الأمر بغيرها.

تاسعاً: بعدم الإحساس بالتسلط عليهم لكيلا يتجبر وليتذكر قدرة الله كلما نازعته نفسه إلى حالة التكبر.

يقول الإمام علي ﴿ إِنَّ النّاسُ ينظرون من أمورك في مثل ما كنت تنظر فيه من أمور قبلك من عدل وجور، وأن الناس ينظرون من أمورك في مثل ما كنت تنظر فيه من أمور الولاة قبلك، ويقولون فيك ما كنت تقول فيهم وإنما يستدل على الصالحين بما يُجري الله لهم على ألسُن عباده، فليكن أحب الذخائر إليك ذخيرة العمل الصالح، فاملُكُ هواك وشُحَّ بنفسك عما لا يَجِلُ لك فإن الشُحَّ بالنفس؛ الإنصاف منها فيما أحببت أو كرهت، وأشعر

قلبك الرحمة للرعية والمحبة لهم واللطف بهم ولا تكونن عليهم سبعاً ضارياً تغتنم أكلهم، فإنهم صنفان: إما أخٌ لك في الدين وإما نظير لك في الخلق، يفرط منهم الزلل وتعرض لهم العلل ويؤتى على أيديهم في العمد والخطأ، فأعطهم من عفوك وصفحك مثل الذي تحب وترضى أن يعطيك الله من عفوه وصفحه فإنك فوقهم ووالي الأمر عليك فوقك والله فوق من ولاّك وقد استكفاك أمرهم وابتلاك بهم، ولا تنصبن نفسك لحرب الله فإنه لابد لك بنقمته ولا غنى بك عن عفوه ورحمته، ولا تندمن على عفو ولا تبجحن بعقوبة ولا تسرعن إلى نادرة وجدت منها مندوحة، ولا تقولن إني مؤمّرٌ آمِرُ فأطاع، فإن ذلك إدغال في القلب ومنهكة للدين وتقربٌ من الغير، وإذا حدث لك ما أنت فيه من سلطانك أبّهة أو مُحَيّلة فانظر إلى مُلكِ الله فوقك وقدرته منك على ما لا تقدر عليه من نفسك، فإن ذلك يطامن إليك من طماحك ويكفُ عنك من غَرَّ بِكَ ويفيءُ إليك بما عزُبَ عنك».

أما العلاقة بين السلطة وعامة الناس فإنها تمثل ركناً أساسياً من أركان العملية الدستورية وإذا عرفنا أن الغاية الجوهرية من هذه العملية تتمثل في صيانة الحقوق وحمايتها وتأطير السلطة بالضوابط والقواعد القانونية والتشريعية المطلوبة، عند ذلك يتضح أن المواد التي يقوم عليها الدستور تجسد الانعكاس المباشر لضرورات تنظيمها -أي العلاقة- وجعلها أكثر تعبيراً لمفهوم إنسانية السلطة بدلاً من فوقيتها واستبداديتها. هذه الحقائق يشير إليها سماحة آية الله العظمى السيد محمد تقي المدرسي من خلال استقرائه لجانب آخر من جوانب عهد أمير المؤمنين الإمام علي بن أبي طالب للله إلى مالك الأشتر فيقول: «وصايا حكيمة بينها الإمام في الرائعة التاسعة، هي في العادة مخالفة لسلوك القادة أبرزها:

أو لاً: إلزام الناس بما ألزموا أنفسهم به، فمن أحسن يُحسَنُ إليه، ولا يكون المحسن والمسيء عنده سواء، فإن هذا السلوك يشجع المسيء على التمادي في الإساءة.

ثانياً: الإحسان إلى الشعب فإنه يجعل القائد حسن الظن بهم.

ثالثاً: تخفيف المؤونة عليهم وألا يحمّلهم أكثر من طاقتهم، فإذا أحسن الوالي ظنّه برعيته والقائد بشعبه، خفف عن نفسه عناءً طويلاً..».

ثم يورد سماحته السياق النصي لهذا الجانب من العهد فيقول: قال الإمام علي الله الإحسان في «ولا يكونن المحسن والمسيء عندك بمنزلة سواء، فإن في ذلك تزهيد لأهل الإحسان في الإحسان وتدريباً لأهل الإساءة على الإساءة والزم كلاً منهم ما ألزم به نفسه، واعلم أنه ليس شيء بأدعى إلى حسن ظنِّ راع برعيته من إحسانه إليهم وتخفيفه المؤونات عليهم وترك استكراهه إياهم على ما ليس له قبلهم، فليكن منك في ذلك أمر يجتمع لك به حسن الظن برعيتك، فإن حسن الظن يقطع عنك نصباً طويلاً وإن أحق من حَسُن ظنك به لمن حسنن بلاؤك عنده، وإن أحق من ساء ظنك به لمن ساء بلاؤك عنده».

وهكذا نجد أن علامة استشهاد السلوك واستنطاق الموقف تبدو وهى تمثل الدالة

في اهتداء السلطان إلى قراءة المشهد الإنساني والتعاطي مع الرعية على أساس أملاءاتها الأخلاقية على أرض الواقع واستبيان مؤشرات إبداعها وإنتاجها في مجالات العياة وميادينها، وكذلك الأمر فيما يتعلق بالطريقة التي ينبغي أن يتعاطى من خلالها المسؤول مع المجتمع وهي طريقة تصلح لتكون قاعدة استنباطية لصياغة مواد الدستور وتحريرها في هذا الاتجاه، فالتجربة الاجتماعية القائمة على اختزان العادات والتقاليد وتسمية المفردات وإطلاق الأوصاف وتضمينها المنظومة الإنسانية السائدة في أي مجتمع من المجتمعات، هذه التجربة ينبغي أن تكون القاعدة في ترجمة موقف السلطة واستبيان موقفها السياسي والقانوني من المجتمع، الأمر الذي يؤكد عليه سماحته بقوله: «بسبب تراكم تجارب الناس في تعايشهم تنمو عندهم سنن صالحة مثل التزاور والتهادي، وتبادل الاحترام، واحترام الكبار، والاحتفال بأعياد معينة تقرب بعضهم إلى بعض، ويوصي الإمام لللله واليه وكل الكبار، والاحتفال بأعياد معينة تقرب بعضهم إلى بعض، ويوصي الإمام المللة واليه وكل تنقض تلك السنن السابقة، يقول الإمام الملله وصلحت عليها الرعية، ولا تحدثن سنة تضر بشيء من ماضي الأمة، اجتمعت بها الألفة وصلحت عليها الرعية، ولا تحدثن سنة تضر بشيء من ماضي تلك السنن، فيكون الأجر لمن سنة والوزر عليك بما نقضت منها».

ثم يشير سماحته إلى الجانب المتصل بالعلم والاستهداء بإيداع ذوي المواهب وأصحاب العقول النيرة موضحاً أن الإمام المنه يوصي بضرورة مدارسة العلماء والتشاور معهم في قضايا العلم ومناقشة الحكماء ومشاركتهم الرأي في قضايا الساعة، وذلك بهدف معرفة ما صلحت به البلاد من قبل واستقام عليه أمر العباد، ويقول الإمام المنه العكماء في تثبيت ما صلح عليه أمر بلادك، وإقامة ما استقام به الناس قبلك».

ثم يتسع البحث ليشتمل على موارد أخرى جوهرية في تضمين الدستور الأبعاد الاجتماعية والإدارية وتنظيم العلاقات بين الدوائر والسلطات انطلاقاً من إقرار مبدأ التكامل بينها والتقاء أدوارها ومسؤولياتها على قواسم مشتركة تقضي في نهاية المطاف إلى اكتمال المهمة الكبرى المناطة بالحكومة واستثمار معطياتها لصالح المنفعة العامة وإدارة عجلة الحياة وفقاً لشرائط التطور والتقدم..

يقول سماحته (دام ظله): «لقد حدد الإمام المنظلة الطبقات الاجتماعية وبيّن ضرورة أن تتكامل فيما بينها، فلا يصلح بعضها إلا ببعض وهم؛ الجيش والإداريون والقضاة والعمال (كالمساعدين للقضاة) وأهل الجزية من المواطنين ومن أهل الكتاب والتجار والصناعيون والطبقات الضعيفة والمحرومة.

وبيّن الإمام أن لكل طبقة من هؤلاء حدوداً شرعية لابد من معرفتها تمهيداً لرعايتها وتطبيقها، وبيّن أن هذه الحدود هي محفوظة عند النبي عَبَيْنَ وأهل بيته المنظم فلابد من

التفقه في أحكام الدين بالنسبة إلى كل تلك الطبقات، للتعامل معها حسب حكم الله سبحانه، وبهذا التوجيه مهد الإمام المنتخل للحديث عن فقه طبقات الأمة، فقال المنتخلين واعلم أن الرعية طبقات لا يصلح بعضها إلا ببعض، ولا غنى ببعضها عن بعض؛ فمنها جنود الله ومنها أهل الجزية والخراج من أهل الذمة ومسلمة الناس ومنها التجار وأهل الصناعات ومنها الطبقة السفلى من ذوي الحاجة والمسكنة وكل قد سمّى الله له سهمه، ووضع على حده فريضة في كتابه أو سُنتة نبيه عَيْنَا عهداً منه عندنا محفوظاً».

وعندما يتناول الجانب التفصيلي لمعنى التكامل بين تلك الدوائر والوظائف يشرع سماحته بتسليط الضوء على المهام المناطة بكل دائرة من تلك الدوائر وكل وظيفة من تلك الوظائف، مقدماً توصيفاً نوعياً لهذه المهام ومشيراً إلى اكتمالها في إطار النوع تبعاً لاختلافها وامتلاكها الميزة المعنية بتأشير طبيعة الحاجز إلى ذلك النوع وبروز حاجة مماثلة إلى نوع آخر وهكذا يطرح سماحته السؤال التالي: (ما هي الأهداف العسكرية في الإسلام؟) ويجيب عنه قائلاً:

أو لاِّ: المحافظة على الشعب والدفاع عنه.

ثانياً: إعطاء الهيبة للدولة.

ثالثاً: إضفاء العزة والرفعة للدين.

رابعاً: تحقيق الأمن في الطرق.

وبعد بيان هذه الأهداف للعسكرية الإسلامية يبيّن الإمام الملك أن هذه الطبقة بحاجة إلى مال، ولا مال إلا بخراج (الضرائب المشروعة العادلة)، حيث أنه يوفر لهم القدرة على جهاد العدو والدفاع عن البلاد ولكن الخراج لا يمكن استحصاله من دون مساعدة قضاة العدل والمسؤولين والإداريين، ثم لا يمكن أن يستقيم أمر الناس إلا بالتجار والصناعيين الذين يستثمرون البضائع أو ينتجون ما ينفع الناس من صناعات.

أما الطبقة السفلى وهم الفقراء وذوو الحاجة فإنهم الذين يستحقون المعونة وقد وسعهم رزق الله، ولا يمكن أن يوفر القائد حقوق هذه الطبقات ويلتزم بأحكام الدين بالنسبة إلى كل طبقة، إلا بتوطين نفسه على لزوم ما وجب عليه من الحق والصبر سواء كان خفيفاً أو ثقيلاً.

### مؤسسة القضاء

وتبرز مؤسسة القضاء في ظل استقلاليتها والقيام بفصلها عن السلطتين التشريعية والتنفيذية، كسلطة جديرة بتفعيل عامل النظام والقانون وتهيئة البيئة السياسية والاجتماعية المؤهلة لتنمية عناصر التطور والتقدم وتوفير الحصانة والحماية لمبادئ الأمن والنزاهة والوطنية في البلاد.

وبما أن هذه المؤسسة تقوم في مهامها ومسؤولياتها على أساس سلطة القانون والاحتكام إلى مواده ونصوصه في التشريع والإجراء والفصل في المواقف والإشكاليات العارضة، فقد استحقت الاضطلاع بدور أساسي تلتقي على صعيده السلطتان الأخريان وتخضعان إلى ضوابطه وشرائطه الأخلاقية والإجرائية، مجسدة بذلك حضوراً محورياً في دوران عجلة الحياة السياسية والاجتماعية ومقدمة الضمانات العملية المطلوبة لديمومة هذا الدوران وإحاطته بالمزيد من الفاعلية والتوازن.

يشير سماحة المرجع الديني آية الله العظمى السيد محمد تقي المدرسي (دام ظله الوارف) إلى أن في صلاح القضاء صلاح الأمة، وعلى ذلك لابد من اختيار أفضل الناس للقضاء ممن تجتمع فيه الصفات التالية:

- ١- من يملك سعة الصدر فلا تضيق به الأمور.
  - ٢ـ من لا يثيره الخصوم.
  - ٣ من لا يتراجع عند الخطأ.
- ٤ من لا يتردد في الرجوع إلى الحق إذا عرفه.
- ٥ من لا تنازعه نفسه بطمع في حطام الدنيا.
- ٦- من يقلب وجوه الأمور حتى يعرف الصواب فلا يكتفي بالظواهر دون خلفياتها.
  - ٧- من إذا صادف شبهة توقف عندها ولم يقتحمها من دون علم.
    - ٨ من إذا توفرت لديه الحجة بادر بالأخذ بها من دون تردد.
      - ٩ من لا يضجر بمراجعة الخصم حتى يتأكد من الحق.
      - ١٠ من هو صبور في البحث حتى تنكشف له الحقيقة.
        - ١١ـ من إذا عرف الحكم كان صارماً فيه.
  - ١٢ـ من لا يزهو بالإطراء (حتى يبحث عنه فيبتعد عن الحكم بالحق).
    - ١٣ من لا يبحث عن مغنم فلا يستميله إغراء.

وفي واقع الأمر أن اعتماد مثل هذه المعايير أساساً في انتقاء المرشح الأفضل لتولي مسؤولية (القاضي) والتعاطي مع العملية القانونية والأخذ بتفاصيلها ومقوماتها يعني الارتكاز على مبدأ التفضيل والترجيح في استبيان الشخص الأكثر كفاءة ومقدرة وهو ما يصار إلى اختياره وفقاً للتقاليد الديمقراطية وعبر الانتخابات واللجوء إلى التصويت والى صناديق الاقتراع، ومثل هذا الاختيار لا يتعارض بأي حال من الأحوال مع رصانة مؤسسة القضاء وثبوت النص ومصدر الحكم والتشريع، انطلاقاً من كون هذه المؤسسة سوف تخضع في نهاية المطاف إلى إدارة الشخص -الرئيس- والمسؤول عن تفعيل الوظيفة القضائية والقانونية؛ ومن هنا فإن اعتماد مثل تلك المعايير تعد شرطاً جوهرياً لضمان مبدأ الأمانة والموضوعية في العمل والأداء.

ثم يعرج سماحته -في كتابه- إلى استقراء النص الوارد في نهج البلاغة موضحاً أن الإمام على المنه يبين أن مثل أولئك الرجال المؤهلين لأداء دور القضاة هم قلة، ولذا فإن المطلوب هو البحث عنهم بلا ملل، ثم يأمر الإمام المنه واليه بأن يتعاهد ويراقب عمل قضاته حتى يكتشف بسرعة خطأهم لو حصل، وأمره بأن يبذل لهم ما يوفر حاجاتهم حتى لا يفتقروا إلى الناس، ثم أمره بأن يرفع منزلة القاضي بين خاصته إلى أن يكون أرفعهم منزلة، حتى لا يغتال الرجال شخصيته عنده بوشاية أو معابة، ثم أمره بأن ينظر إلى ذلك نظرا بليغاً ويسعى من اجل ذلك سعياً جدياً، لأن هذا الدين قد كان أسيراً في أيدي الأشرار حيث كانوا يتبعون من خلال أهوائهم ويطلبون الدنيا باسمه.

بهذه الوصايا الوجيزة أوسع الإمام علي الليل علم القضاء حكمة فقال الليل: «ثم اختر للحكم بين الناس أفضل رعيتك في نفسك ممن لا تضيق به الأمور ولا تمحكه الخصوم ولا يتمادى في الزلّة ولا يحصر من الفيء إلى الحق إذا عرفه ولا تشرف نفسه على طمع ولا يكتفي بأدنى فهم دون أقصاه، وأوقفهم في الشبهات وآخذهم بالحجج وأقلهم تبرماً بمراجعة الخصم وأصبرهم على تكشف الأمور وأصرمهم عند اتضاح الحكم، ممن لا يزدهيه إطراء ولا يستميله إغراء وأولئك قليل، ثم أكثر تعاهد قضائه وأفسح له في البذل ما يزيل علقه، وتقل معه حاجته إلى الناس، وأعطه من المنزلة لديك ما لا يطمع فيه غيره من خاصتك ليأمن بذلك اغتيال الرجال له عندك، فانظر في ذلك نظراً بليغاً فان هذا الدين أسيراً في أيدي الأشرار يعمل فيه بالهوى وتطلب به الدنيا».

ويلاحظ أن البحث في جانب القضاء احتل الأولوية في النص مقارنة مع البحث في جوانب أخرى تتعلق بعملية اختيار المسؤولين وأصحاب الشأن في دوائر حكومية غير القضاء، ولا شك أن في ذلك مؤشراً على أهمية الجانب الأول وكونه المحور الذي تدور حوله بقية الشؤون والأمور، وبالتالي فإن استقامته وفاعليته وتوازنه تعني دون شك توازناً وفاعلية لبقية الدوائر والمؤسسات.

يقول سماحة المرجع المدرسي: «بعد التأكيد على أهمية السلطة القضائية يبيّن الإمام الله حكم دوائر الدولة، وبدأ الحديث عن رؤسائها وأهم وصية للقائد في هذا الشأن: ألّا يختارهم عبثاً وبلا معايير أو إثرة لأهداف مادية لأن فيهم الكثير من شعب الجور والخيانة، ومن هنا فلابد من البحث عن أهل التجربة والحياء من البيوت الصالحة وذوي السوابق الحسنة، لأن أخلاقهم أكرم وأهدافهم أصح ومطامعهم أقل ونظراتهم أبلغ فيما يتصل بعواقب الأمور ومساراتها».

ثم أمر الإمام المليخ بأن يفرق على هؤلاء من المعاش ما يجعلهم يصلحون به أنفسهم ويستغنون عما في أيديهم من أموال الدولة، وإن هم خالفوا أو خانوا تكون الحجة عليهم يومئذ بالغة.

ثم أمر بأن يراقب أعمالهم بصورة مباشرة أو عبر العيون الصادقة والوفية، فإن ذلك يدعوهم إلى الوفاء بالأمانة والرفق بالناس، ثم أمر الإمام الملي بأنه إن أخبر عن خيانة أحدهم بواسطة جمع من عيونه الموثوقين عاقبه في بدنه واسترجع منه ما سرق من أموال الدولة ووسمه بالخيانة.

### الديمقراطية تبحث عن مصاديقها

إذا كانت الديمقراطية تعني حكم الشعب لنفسه كما ينص على ذلك التفسير الشائع فإن الممارسة السلطوية ينبغي أن تعكس بطريقة أو أخرى هذا المعنى معبرة عن العلاقة المبدئية والإنسانية بين السلطة التي تعني في نهاية المطاف الحكم والآلية المعتمدة لإصدار القرار وبين الشعب الذي ينبغي أن يكون صاحب تلك السلطة وفقاً للمؤدى الفلسفي والمنهجي للعملية الديمقراطية.

وبناءً على ذلك فإن من يدخل في قائمة السلطة يخضع تقليدياً إلى جملة شرائط تتولى تأهيله وتقويمه حتى يكون صالحاً لأداء دوره كممثل للأمة في ترجمته لآمالها وآلامها وتعبيره عن أخلاقية التواصل مع الواقع في مفرداته المستمدة من حاجاتها المشروعة وتلبية تطلعاتها في إيجاد واقع أفضل وتحقيق مستقبل إنساني أمثل، ولا شك أن المصداقية الدالة على مثل هذه المعاني تكمن في حضوره - صاحب السلطة - في أوساط الناس مقارباً تفاصيل حياتهم ومطلعاً على همومهم ومشاكلهم ومبادراً إلى تقديم الحلول والبدائل الجديرة بإحداث التغيير الايجابي في سياقات الواقع المتردي توخياً لتطويره والارتقاء به إلى مستوى الأمل والطموح وبذلك تتحقق للديمقراطية مصداقيتها عن طريق آلية الحكم وتتحول إلى مفردة عملية يومية بدلاً من إخضاعها لمسلسل الاستهلاك الشعاراتي وإبقائها في إطار الفوقية والاستعلاء بهدف الالتفاف على وعي المواطن وتزييف إرادته وقناعاته.

يشير سماحة آية الله العظمى محمد تقي المدرسي: إلى حتّ الإمام علي بن أبي طالب الولاة والقادة على الاهتمام بالطبقة السفلى، وهم المحرومون الذين لا حيلة لهم في أمور معاشهم مثل المساكين والمحتاجين والمعوقين فإن فيهم من يقنع بالقليل إذا أعطي، وفيهم المعتر الذي لا يسأل الناس إلحافاً. فأمر الإمام المخير القادة بأن يحفظوا حقوق هذه الطبقة لأنهم قد أُمروا بحفظها وأمروا بأن يجعلوا لهم قسماً من بيت المال، ومن الأموال التي تُجبى من سائر البلاد.

 المحرومة وأن «لا يستطيل عليهم ويصعّر خده لهم».

ولكي تتصل المفاهيم بتفاصيل المهمة وجزئياتها القريبة والبعيدة لابد من استحضار أوجه الحق واعتماد المتابعة والملاحقة وسيلة للبحث عن مواطنها وعدم استغفال البعيد والمهمش طمعاً بضعفه واستخفافاً بقدره، ومن ذلك أن تتجاهل السلطة حقوق الضعفاء والمحرومين في المجتمع في الوقت الذي تتخذ فيه من الديمقراطية شعاراً وخطاباً وتروج أمام الملأ معتقدات تؤكد على العلاقة التخادمية بينها السلطة وبين عامة الناس وخاصة الفقراء..

ويقول سماحة المرجع المدرسي: «ثم أوصى بأن يتفقد القادة أحوال هذه الطبقة، وبالذات ممن يحتقرهم الناس، ومن أجل ذلك لابد أن يفرغ لهم بعض الثقاة ممن يخشى الله سبحانه وتعالى ويتواضع لعباد الله، ولابد أن يرفع هؤلاء التقارير إلى القائد الذي عليه أن يجتهد في العمل بما يعذره عند الله، لأن هؤلاء يعتبرون أحوج أبناء الشعب إلى الإنصاف، وهكذا فعليه أن يعمل من أجل أداء الحق. ثم ذكر الإمام علي واليه بحق الأيتام وكبار المواطنين ممن لا حيلة لهم ولا يسألون الناس وبَيَّن الله أن ذلك ثقيل على ولاة الأمور لأنه حق وكل حق ثقيل، بلى قد يخفف الله سبحانه وتعالى ما ثقل من أداء الحق على بعض الناس الذين طلبوا العاقبة (في الأخرة) فصبروا أنفسهم ووثقوا بصدق موعود الله لهم من الأجر والثواب».

وبعد أن يستعرض سماحته مجمل الاستدلالات الشرعية الواردة في النص مفسراً ما استبطنه من معاني مركبة ومقدماً حصيلةً طيعة في متناول القارئ الكريم يعمد إلى نقل النص بحرفيته: «ثم الله الله في الطبقة السفلى ممن لا حيلة لهم من المساكين والمحتاجين وأهل البؤسى (شديدي الفقر) والزمنى (المصابين بالعاهة) فإن في هذه الطبقة قانعاً ومعتراً، واحفظ لله ما استحفظك من حقه فيهم، واجعل لهم قسماً من بيت مالك وقسما من غلات صوافي الإسلام في كل بلد فإن للأقصى منهم مثل الذي للأدنى وكل قد استرعيت حقه، ولا يشغلنك عنهم بطر، فإنك لا تعذر بتضييعك التافه لأحكامك الكثير منهم، فلا تشخص همك عنهم ولا تصعر خدك لهم وتفقد أمور من لا يصل إليك منهم ممن اتتحمه العيون وتحقره الرجال، ففرغ لأولئك ثقتك من أهل الخشية والتواضع فليرفع إليك أمورهم ثم اعمل فيهم بالإعذار إلى الله يوم تلقاه فأن هؤلاء من بين الرعية أحوج إلى الأنصاف من غيرهم، وكل فأعذر إلى الله في تأدية حقه إليه، وتعهد أهل اليتم وذوي الرقة في السن ممن لا حيلة له ولا ينصب للمسائلة نفسه وذلك على الولاة ثقيل، والحق لله ثقيل وقد يخففه الله على قوم طلبوا العاقبة فصبروا أنفسهم ووثقوا بصدق موعود الله لهم».

ثم يوضح سماحته الطرق الكفيلة بإنجاز مهمة التواصل مع المواطنين مؤكداً أن

مثل هذه المهمة عادةً ما يجري تحجيمها انطلاقاً من إيكالها بتفاصيلها على عاتق الدوائر والمؤسسات في الوقت الذي نجد أن الكثير من المشاكل يتطلب طرحها مباشرةً أمام الحاكم الذي يفترض أن يكون شريكاً مع أصحابها -المواطنين- في حلها لأنها لا تتعلق بهم لوحدهم كونهم المبتلين بها فحسب وإنما تتصل بقوة بمهمة الحاكم ذي المسؤولية في إيجاد الحلول وتذليل العقبات وتحسين الظروف الاجتماعية والإنسانية للمواطنين.

يقول سماحته: «بالرغم من الدوائر العديدة التي لابد للدولة الإسلامية أن تستعين بها لقضاء الحوائج، إلا أن بعض الناس يبتلون بحاجات وقضايا لا غنى لهم عن مراجعة القيادات فيها إما لأنها تستعصي على سائر الدوائر أو لأن الموظفين لا يهتمون بها بسبب الفساد الإداري فلا بد للقيادة أن تتفرغ للنظر فيها من أجل ذلك أوصى الإمام المراب الحوائج وقتاً».

### الإدارة الناجحة للمهام والمسؤوليات

حالة الترهل والاسترخاء عادة ما تعكس ابتعاد المسؤول عن حقيقة مسؤوليته وتدل دلالة واضحة على وجود علاقة مربكة بين صاحب السلطة والمسؤولية من جهة أخرى.. ومن هنا نجد أن إشاعة هذه الحالة تقترن مع إشاعة ظواهر سلبية وخطيرة في مقدمتها انتشار المحسوبية والفساد الإداري والقصور في الأداء وما يترتب على ذلك من آثار سلبية تلحق الظلم والحيف بالموطنين.

وعادة ما تقترن الحالة أيضاً بتعدد المواقع البديلة وذهابها إلى الاضطلاع بمهام أساسية ينبغي أن يضطلع بها صاحب المسؤولية المباشرة وبالتالي أن تتحول مثل هذه المهام إلى مواضيع تتعرض للخلط والتهميش على حساب صاحب الغرض والحاجة. يقول سماحته: «هناك قضايا لابد للوالي -وعموماً القيادة- أن يباشرها بصورة شخصية مثل الإجابة على الرسائل التي تتوارد على القيادة من قبل رؤساء الدوائر والقيادات الفرعية التي يعجز الموظفون عن الإجابة عنها وكذلك قضاء حوائج الناس التي لا تتسع لها قلوب المعاونين».

ويأمر الإمام علي بن أبي طالب ﴿ لَلْكُلْ واليه بألا يؤخر عمل كل يوم لغد، بل ينجز عمل كل يوم في ذات اليوم، إلى جانب الأعمال العبادية وإن كانت كل أعمال الوالي العادل تعتبر عبادة.

ويشرح الإمام الطبي الأفعال العبادية بما يلي:

1- إقامة الفرائض، فيأمر بأن يعطي من بدنه في الليل والنهار لله سبحانه وتعالى ويكمل الفرائض الواجبة عليه كاملة غير منقوصة «ولا يزعم أن انشغاله بأمر المسلمين قد يعفيه عن الاهتمام بالفرائض بصورة مستوفية» حتى ولو أرهق بذلك جسده.

٢- أوصاه بأن يخفف صلاته التي يقيمها بالناس لكيلا يكون منفِّراً ولا مضيِّعاً، لأن

من الناس من به علّة فلا يقدر على الصبر مع الوالى».

ومن جملة هاتين الفقرتين اللتين يوردهما سماحة المرجع المدرسي (دام ظله) ويشرح من خلالهما العلاقة النموذجية بين المسؤول والمواطن كما وردت في -النص- يلاحظ أن هنالك تأثيراً واضحاً على الربط بين مواظبة المسؤول على تربية نفسه وترويضها من خلال أداء الفرائض واستيفاء واجباتها ومستحقاتها وبين أداء فرائضه المتصلة بمهام المسؤولية وقضاء حوائج الناس، ولا شك أن مثل هذا الترابط يؤشر على الصلة النفسية والأخلاقية بين الموقف من الذات أولاً ووصولاً إلى الموقف من الآخرين؛ بمعنى آخر من يسيء إلى ذاته ولا يقدر على ترويضها وتذهيبها لا يقدر -من باب أولى- على أن يحن إلى الأخرين ويعرف حقوقهم ويجهد نفسه صادقاً بأدائها كما ينبغي له أن يؤديها.

ثم يورد سماحته: قول الإمام الملك «ثم أمور من أمورك لا بد لك من مباشرتها، منها إجابة عمالك بما يعيا عنه كتابك، ومنها إصدار حاجات الناس يوم ورودها عليك بما تحرج به صدور أعوانك، وامض لكل يوم عمله فإن لكل يوم ما فيه، واجعل في نفسك فيما بينك وبين الله تلك المواقيت، وأجزل تلك الأقسام وإن كانت كلها لله إذا صلحت فيها النية وسلمت منها الرعية.

وليكن في خاصته ما تخلص به لله دينك: إقامة فرائضه التي هي له خاصة فأعط لله من بدنك في ليلك ونهارك، ووفّ ما تقربت به إلى الله من ذلك غير مثلوم ولا منقوص بالغاً من بدنك ما بالغ، وإذا أقمت في صلاتك للناس فلا تكونن منفرا ولا مضيعا فإن في الناس من به العلّة وله الحاجة وقد سألت رسول الله عَلَيْنِ حين وجهني إلى اليمن: كيف أصلي بهم؟ فقال: «صلّ بهم كصلاة أضعفهم وكن بالمؤمنين رحيماً».

ولعل من أبرز مظاهر الديمقراطية التي تركز عليها دساتير الدول المتقدمة هو جماهيرية السلطة والنزول بها إلى أوساط الناس عن طريق إذابة الحواجز وإزالة العوائق التي تحول بين الاتصال اليومي للحكام و الطبقة العريضة لعامة أبناء الشعب، وما دام المعيار الأساس في اختيار ذلك الحاكم هو صوت الناخبين والوجهة التي يتخذها موقفهم على خارطة الثقة والدعم والموالاة، فإن الصلة بين هذا وهؤلاء تقوم على المكاشفة، وأن يظهر الحاكم قبل أن يتولى الحكم وبعد حيازته أصوات الناخبين ما لديه من رؤى وأفكار وخطط وبرامج يمكن أن تقربه من قلوب الناخبين وعقولهم وتجعل له الأولوية في مواقفهم وآرائهم.

يقول سماحته: «ويوصي الإمام المليل واليه وسائر القادة بالحضور بين الجماهير وعدم الاحتجاب عنهم، لأن في الاحتجاب والانفصال عنهم أضراراً شتى:

فأو لاُّ: يدل على ضيق الأفق وعدم سعة الصدر لمشاكل الناس؛

و ثانياً: يتسبب في الجهل بما يجري في الساحة فإذا بالحاكم يصغر عنده الكبير ويكبر

عنده الصغير ويقبح الحسن في عينه ويحسن القبيح، ويختلط الحق لديه بالباطل، ويؤكد الإمام الله المحقيقة بان الوالي بشر كسائر الناس، فإذا احتجب عن الناس لا يعرف ما يجري، ثم يؤكد ذلك بأن الحق ليس واضحاً تماماً فليس دائما عليه شواهد واضحة.

و ثالثاً: فإن الوالي أو أي حاكم لا يخلو من حالتين اثنتين:

- فأما يقضي حوائج الناس فلم يحتجب عنهم.
- وأما يبخل فإن الناس يتفرقون بعد أن ييأسوا منه. علماً أن أكثر حاجات الناس البسيطة لا مؤونة فيها علية مثل الشكاية عنده من مظلمة أو طلب إنصاف في حاجة.

ثم يورد سماحته قول الإمام علي بن أبي طالب الله: «وأما بعد فلا تطولن احتجابك عن رعيتك، فإن احتجاب الولاة عن الرعية شعبة من الضيق، وقلة علم بالأمور والاحتجاب منهم يقطع عنهم علم ما احتجبوا دونه فيصغر عندهم الكبير، ويعظم الصغير، ويقبح الحسن، ويشاب الحق بالباطل، وإنما الوالي بشر لا يعرف ما توارى عنه الناس به من الأمور، وليست على الحق سمات تعرف بها ضروب الصدق من الكذب، وإنما أنت أحد رجلين: إما امرؤ سخت نفسك بالبذل في الحق ففيم احتجابك من واجب حق تعطيه أو فعل كريم تسديه أو مبتلى بالمنع، فما أسرع كف الناس عن مسائلتك إذا أيسوا من بذلك مع أن أكثر حاجات الناس إليك مما لا مؤونة فيه عليك، من شكاة مظلمة، أو طلب إنصاف في معاملة».

غير أن اكتساب (الوالي) أو المسؤول صفة الجماهيرية والقدرة على الاتصال اليومي والتفصيلي مع المواطنين لا يعني استكماله لهذه الصفة واستيفاءه للشروط التي تؤهله تبوؤ مرتبة الأفضلية في قلوبهم خاصة وأن طبيعة المسؤولية عادة ما تقتضي وجود عدد من المساعدين: الوكلاء والنواب والموظفين والمعنيين بإدارة عجلة المسؤولية بتفاصيلها وجزئياتها الصغيرة والكبيرة ومن هنا قد يفسد هؤلاء ما يمكن أن ينجزه المسؤول (الوالي) نتيجة ما تشتمل عليه شخصياتهم ونفوسهم من صفات سلبية وبذلك يمكن أن يسيء هؤلاء لسمعة المسؤول المثالي وقد وضعوه موضع الاتهام والإدانة، ومثل هذه الحقيقة تبدو في عصرنا أكثر واقعية وعملية خاصة وان الأليات المعتمدة في إدارة المهام والمسؤوليات تقوم اليوم على مبدأ الفريق الجماعي والمشاركة المتعددة في المراكز والمواقع بدءاً من المسؤول الأكبر وانتهاءً بلوظف الصغير.

وبناءً على ذلك يتوجب عليه -المسؤول- أن يتعاطى مع المسؤولية بطريقة تفصيلية وشمولية آخذاً بنظر الاعتبار قاعدة اختيار الرجل المناسب في المكان المناسب.

يقول سماحته: «إن البطانة المحيطين عادة ـ بالولاة ـ والقاعدة، يشكلون الوجه الظاهر لهم، وفيهم حالة الاستئثار، والتطاول، وقلة إنصاف في المعاملة، وهذه هي صفات تلازم عادة مثل هؤلاء الناس، وعلى الوالي أن يقضي على الأسباب التي تؤدي إلى وجود هذا

النوع من البطانة، وأبرز أسبابها المصالح التي يفتش عنها الولاة مثل قطائع الملوك التي كانت شائعة يومئذ والإمام المبلخ ينهى عنهما بشدة، لان الفائدة يكون فيها لهم، بينما التبعة الشرعية تكون من نصيب الحاكم.

### السلطة والقانون

إن ما يميز النظام والفوضى هو القانون، كما أن التزام المصداقية والتعبير عن تقدمية الحاكم والمسؤول يتأكدان من خلال خضوعه إلى ضوابط وإجراءات فضلاً عن حرصه على مجانبة المارسة السلطوية، وأي تجاهل أو غفلة يضعانه بسببها موضع التهمة فيكون هدفاً للمسائلة والاتهام من قبل الآخرين.

يقول سماحة المرجع المدرسي: «حين يلزم الحق أحداً يستوجب قصاصاً أو دية أو غرامة لا بد أن يقوم القائد بإلزامه به دون النظر إلى وضعه الاجتماعي أو أنه قريب أو بعيد ويقتضي ذلك صبراً جميلاً ونيةً قويةً مخلصةً، فإن عاقبة ذلك ستكون عند الله الحسنى، كما أن النتيجة الاجتماعية ستكون محمودة عند الناس».

وهكذا تصبح العلاقة بين السلطة وأبناء الشعب قائمة على التوازن والتكافؤ فضلاً عن التقائها على ظاهرة التجاذبات الذاتية والإسقاطات النفسية حتى يتضح بجلاء أن تلك العلاقة ما هي إلا إفراز لمنظومة قانونية وشرعية تفرض استحقاقاتها على المسؤول وتضعه أمام مهامه العملية والأصولية في الوقت الذي لا يملك فيه القدرة على قلب المعادلة والذهاب إلى استخدام السلطة لأغراض شخصية ودوافع لا تمت إلى النظام والقانون بصلة، وعلى الرغم من أن التزام القانون يعني استقامة الرأي والموقف وارتقاء السلوك والتفكير إلى مستوى قيم التطور والتحضر إلا أن ذلك لا يحول دون وجود معارضة ومنتقدين وآخرين يوجهون أصابع الاتهام حالما شعروا بوطأة الاستحقاق والتزام الحاكم أو المسؤول بتنفيذ ما تمليه المسؤولية والسلطة دون استثناء أو محاباة أو مجاملة.

يقول سماحته: «ثم يعالج الإمام الملك واحدة من أعقد المشاكل في العلاقة بين الحاكم والمحكومين، وذلك حين يظن الناس أن الحاكم قد انتهج منهجاً ظالماً، فعلى الحاكم هنا أن يواجه الناس بشفافية تامة وصراحة بالغة، فيكشف لهم عن مبررات عمله ويعتذر لهم إن كان مقصراً، فإن هذا السلوك يربى الحاكم على العدل والإنصاف ويخرج الناس من السقوط

في فخ الشائعات ومن ثم سوء الظن بالحاكم، يقودهم إلى جادة الحق والصواب».

ولا شك أن جلاء الحقائق وتسليط الضوء على الوقائع يعد أمراً مهماً لجهة إشاعة أجواء القناعة والثقة وذلك ما يمكن أن يتم من خلال اللجوء إلى آلية الحوار في النبرات وداخل البرلمان وعبر وسائل الإعلام الأمر الذي نجده شائعاً اليوم في المجتمعات الديمقراطية حيث يبادر المسؤول إلى إماطة اللثام عن موقفه وسلوكه عامداً إلى إيضاح الأسباب والدوافع المؤدية إلى اعتماده ذلك الموقف بالذات دون اللجوء إلى موقف آخر.

ثم يورد سماحته النص الوارد عن الإمام الله الذي يقول: «وألزم الحق من لزمه من القريب والبعيد وكن في ذلك صابراً محتسباً، واقعاً ذلك من قرابتك وخاصتك حيث وقع، وابتغ عاقبته بما يثقل عليك منه فان مغبة ذلك محمودة وإن ظنت الرعية بك حيفاً فأصحر لهم بعذرك واعدل عنك ظنونهم بإصحارك، فإن في ذلك رياضة منك لنفسك ورفقاً برعيتك وإعذاراً تبلغ به حاجتك من تقويمهم على الحق».

وإذا كان القانون يختزل مفهوم السلطة ويضع السلطان أمام مسؤوليته والطريقة الشرعية التي يتعاطى من خلالها مع المشاكل والسياقات الداخلية، فان ذلك القانون يبقى يختزل ضرورة الموقف ومضمون الرأي والفكرة إزاء ما يعترض من مشاكل خارجية وخاصة مع العدو أثناء الحرب ليجد صاحب السلطة نفسه ملزماً بالجنوح إلى السلم والصلح والالتقاء مع العدو على قواسم مشتركة تتكفل بإنهاء النزاع والصراع وإيجاد الحلول العادلة من أجل أن تحقن الدماء وتتهيأ الأجواء للأمن والسلام ويتاح للجميع أن ينعموا بحياة آمنة مطمئنة بعيدة عن الحرب وأهوالها ومخاطرها على أن يكون الصلح مطابقاً لفروض الشريعة ورضا الله.

إلى ذلك يشير سماحته: «فيما يتصل بالعلاقة بين القائد الإسلامي وأعدائه يوصي الإمام الله أن يستجيب للصلح إذا دعا إليه العدو وكان فيه رضا الله، ذلك لأن الصلح استراحة للمحاربين وراحة للقيادة من هموم الحرب كما يوفر أمناً للبلاد. ولكن الإمام الملخ بالرغم من التوصية بقبول الصلح يحذر من سلبياته، ومن أبرزها احتمال خيانة العدو، فقد يقارب من أجل المباغتة، ويوصي الإمام بعدم الاعتماد الكلي على حسن الظن عند الصلح، ثم يبالغ الإمام المرب الوفاء فإذا انعقدت بين القيادة والعدو معاهدة صلح وانشغلت ذمة القائد بميثاق فلابد أن يتعهد بالوفاء ويرعى ذمته بأمانة ويجعل حتى نفسه فداءً لما أعطاه من ذمة؛ ويبين الإمام حكمة ذلك بأنه ليس من فرائض الله سبحانه بشيء أكثر وأشد اجتماعاً من قبل الناس عليه من تعظيم الوفاء بالعهود بالرغم من تشتت الملهم وتفرق أهوائهم وحتى المشركون التزموا بالميثاق لما عرفوا في عواقب الغدر من سلسات.

وهكذا حذر الإمام من الغدر بالذمة ونقض العهد والخداع بالعدو لأن في ذلك اجتراء

على الله ولا يجترئ على الله إلا جاهل شقي، وقد جعل الله عهده وذمته رحمة لعباده حيث يستريحون في ظلاله، فلا يجوز الإفساد في الذمة ولا الخداع فيها، ولا يجوز أن يعقد عقداً غامضاً حتى يجوز فيه التعلل بالعلل والأعذار فيتحلل منه بل يجب أن يكون العقد واضحاً شفافاً، فلا يُعوِّل فيه على لحن القول والتورية وما أشبه. فإذا ضاق الوالي أو الحاكم ذرعاً بعهد الزم نفسه به ذرعا فلا يفسده بغير حق فإن الصبر على ضيق يرجى إفراجه وحسن عاقبته خير وأفضل من الاعتذار بفسخ العهد بما تُخشى عاقبته السؤى ويطالك الله سبحانه وتعالى بطلبة تحيط بك فلا تفلح بدنيا ولا آخرة.

يقول الإمام المرابع المعارض المنابع المعاول اليه عدوك ولله فيه رضاً فإن في الصلح دعة لجنودك وراحة من همومك وأمناً لبلادك، ولكن الحذر كل الحذر من عدوك بعد صلحك فان العدو ربما قارب ليتغفل فخذ بالحزم واتّهم في ذلك حسن الظن. وان عقدت بينك وبين عدوك عقدة أو ألبسته منك ذمة فَحُطْ عهدك بالوفاء، وارع ذمتك بالأمانة واجعل نفسك جنّة دون ما أعطيت، فإنه ليس من فرائض الله شيء الناس أشد عليه اجتماعا مع تفرق أهوائهم وتشتت آراءهم، من تعظيم الوفاء بالعهود وقد لزم ذلك المشركون فيما بينهم دون المسلمين لِمَا استوبلوا من عواقب الغدر فلا تغدرن بذمتك ولا تخيسن بعهدك ولا تختلن عدوك فإنه لا يجترئ على الله إلا جاهل شقي وقد جعل الله عهده وذمته أمناً أفضاه بين العباد برحمته وحريماً يسكنون إلى منعته ويستفيضون إلى جواره، فلا إذغال ولا تدليس ولا خداع فيه. ولا تعقد عقداً تجوز فيه العلل ولا تعولن على لحن قول بعد التأكيد والتوثقة، ولا يدعونك ضيق أمر لزمك فيه عهد الله إلى غرض الفساخة بغير الحق فإن صبرك على ضيق أمر ترجو انفراجه وفضل عاقبته خير من غدر تخاف تبعته وان تحيط بك من الله فيه طلبة لا تستقبل فيها دنياك ولا آخرتك».

وفي واقع الأمر إن تقنين الموقف والسياسة يقوم في جانبه الجوهري على محورية القيم والمبادئ والتماس الوسائل المقبولة في التعاطي مع شؤون الحياة والواقع، وذلك ما يؤدي إلى تحقيق عامل الثقة وإضفاء القناعة والمصداقية على المعطيات والاستنتاجات، وإزاء ذلك تبدو المواقف النقيضة وهي تتحدر إلى هاوية الفشل والإحباط فاقدة مقومات المواجهة والمحاججة والقدرة على تحقيق الفوز والغلبة.

### المشروع الإنساني والتواصل الحضاري

لاشك أن التجربة وعاء الحكمة وأن الانعزال عن معطياتها ومؤشراتها لا يعني سوى المزيد من الدوران في دائرة البداية والتجريب والانتقال بين الصحيح والخطأ، الأمر الذي يعني ارتكاب المزيد من الإخفاقات والإحباطات وتعريض الآخرين إلى المزيد من الصحراء ذلك.

وفي عالمنا اليوم نلاحظ أن مبدأ التلاقح بين التجارب وتفعيل حالة المقاربة بين المفاهيم والثقافات يعد المعلم البارز في عملية التكوين والتأسيس للمفردات السياسية والحضارية في أي بلد من البلدان، فعلى صعيد كتابة الدستور يلاحظ أن الكثير من البلدان تلجأ إلى من سبقتها في تفعيل الرؤى والبحث والدراسة وعلى صعيد بناء هياكل الحكومة لن تغيب تجارب الأخرين عن ذاكرة بعض الدول الحديثة العهد بتأسيس الحكومات أو التي تنتقل من مرحلة سياسية إلى مرحلة أخرى وهكذا.

يقول سماحة المرجع المدرسي: «تجارب الحكومات العادلة التي سبقت هي ينبوع الحكمة، على الحاكم أن ينظر فيها ويختار منها ما ينفعه، وكذلك السنن التي مضى عليها الحكماء، فيأمر الامام الملح بالعمل بها، ثم وبعد أن يوصي الامام الملح بها يأمر بضرورة العمل بما روي عن النبي عليه مما فيه هدى ونور لمن أراد أن يتخذ سبيل الخير والصلاح وكذلك العمل بما في كتاب الله من فرائض والتي تتجلى في سلوك أئمة الهدى وفي طليعتهم امير المؤمنين الملح.

وفي موطن آخر من الوصية يؤكد الإمام الله على ضرورة العمل بما ورد عنه فيها والالتزام بمعانيها ومضامينها، مؤكداً على ضرورة المزج بين نصي العقيدة والتجربة من أجل أن يستقيم للحكومة أمرها ويتضح أمامها ما ينبغي أن تفعله، خاصة وأن في النصين تكمن خلاصة الصواب ومدى صحة الموقف والممارسة، وذلك ما يمكن أن نلحظه في سياق النص المتصل بهذا الجانب من الوصية.

يقول سماحته: «ويوصي الامام الله وإليه وكل حاكم بعد الضرورة ببذل كل طاقة من أجل اتباع ما عهد إليه الإمام نفسه الهه في هذه الوصية الرائعة لأنها تنفع كل حاكم، وقد أتم الإمام -سلام الله عليه- الحجة لنفسه بما بلّغه من رسالة ربه حتى لا يعتذر الحكام لتسرعهم في اتباع الهوى بالجهالة وعدم التوجيه.

وفي خاتمة العهد يسال الإمام ربه المجيب للدعوات أن يوفقه للعمل وفق حجة بالغة يعذر الفرد بها عند ربه، وأن يكون ذلك وسيلة لحسن الثناء في العباد وجميل الأثر في البلاد، ووسيلة لإتمام النعمة ومضاعفة الكرامة والختم بالسعادة والشهادة يقول المنهي «والواجب عليك أن تتذكر ما مضى لمن تقدمك من حكومة عادلة أو سنة فاضلة أو أثر عن نبينا أو فريضة في كتاب الله فتعتدي بما شاهدت مما عملنا، وتجتهد نفسك في اتباع ما عهدت إليك في عهدي هذا واستوثقت به من الحجة لنفسي عليك لكيلا تكون لك علة عندما تسرع نفسك إلى هواها، وأنا أسأل الله بسعة رحمته وعظيم قدرته على إعطاء كل رغبة أن يوفقني وإياك لما فيه رضاه من الإقامة على الغدر الواضح إليه وإلى خلقه، مع حسن الثناء في العباد، وجميل الأثر في البلد، وتمام النعمة، وتضعيف الكرامة، وأن يختم لي ولك بالسعادة والشهادة (إنا إليه راجعون) والسلام على محمد رسول الله صلى الله عليه واله

الطيبين الطاهرين وسلم تسليماً كثيراً والسلام».

وفي موطن آخر من الوصية يوكد الإمام الملك على الصلة الوثيقة بين وجود الخلق وبين عناية ورحمة الخالق، مؤكداً على توافر عوامل الوحدة والانسجام التي يجب الالتفات إليها والتأكيد عليها وصولاً إلى ترسيخ مبدأ الوحدة والعدالة والتفهم بين الجميع.

يقول سماحته: «البشر هم خلق الله الذي خلقهم ليرحمهم قال سبحانه: ﴿ وَلَوْ شَاء رَبُّكَ لَجَعَلَ النَّاسَ أُمَّةً وَاحِدَةً وَلاَ يَزَالُونَ مُخْتَلِفِين \* إِلاَّ مَن رَّحِمَ رَبُّكَ وَلِذَلِكَ خَلَقَهُمْ ﴾ .

وهم يشكلون وحدة واحدة حيث يقول سبحانه وتعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسُ إِنَّا خَلَقْنَاكُم مِّن ذَكَرٍ وَأُنثَى وَجَعَلْنَاكُمْ شُعُوبًا وَقَبَائِلَ لِتَعَارَفُوا إِنَّ أَكْرَمَكُمْ عِندَ اللهِ أَتْقَاكُمْ إِنَّ اللَّهَ عَلِيمٌ خَبِيرٌ ﴾.

والهدف من تقسيم البشر ان يحترم البعض البعض الآخر ويعترف بعضهم بحقوق البعض الآخر، وبتعبير اخر الغاية هي ان ينظم الناس اوضاعهم ومن الاهداف الاساسية لاختلاف الناس ألسنة وألواناً هو التنافس البنّاء وان قصب السبق هو الكرامة التي تتمثل بالتقوى ﴿ أَكْرَمَكُمْ عِندَ اللهِ أَتْقَاكُمْ وقال سبحانه وتعالى: ﴿ وَجَعَلْنَا بَعْضَكُمْ لِبَعْضِ فِتْنَةً أَتَّصُبِرُونَ ﴾، وقال سبحانه: ﴿ وَلَوْ شَاء الله لَجَعَلَكُمْ أُمَّةً وَاحِدَةً وَلَكِن لِيَبْلُوكُمْ فِي مَا آتَاكُم فَاسْتَبِقُوا الخَيْرَاتِ ﴾.

فالعلاقة بين الشعوب هي أولاً التعارف أي الاعتراف ببعضهم، ثانياً التنافس على الكرامة واستخراج كوامن النفس، ثالثاً التعاون حيث يقول ربنا سبحانه: ﴿ وَتَعَاوَنُواْ عَلَى الْبِرِّ وَالتَّقْوَى وَلاَ تَعَاوَنُواْ عَلَى الْإِثْمِ وَالْعُدُوانِ ﴾.

والرسالات الإلهية جاءت لكي يتعالى البشر على عبادة غير الله من عنصر أو إقليم أو قوم أو مصلحة مادية، ويتسامون إلى حيث التوحيد والتقوى والعمل الصالح والحب والإحسان، حيث قال تعالى: ﴿ إِنَّ الله يَأْمُرُ بِالْعَدْلِ وَالإحسانِ ﴾، وقال: ﴿ إِنَّ الله يَأْمُرُ كُمْ أَن تُؤدُّواْ الأَمَانَاتِ إِلَى أَهْلِهَا وَإِذَا حَكَمْتُم بَيْنَ النَّاسِ أَن تَحْكُمُواْ بِالْعَدْلِ ﴾.

وتتواصل البشرية فيما بينها لتحقيق تلكم الأهداف السامية ضمن دوائر مختلفة تلتقي في إطار الحق والعدل والتكامل والتعاون ضمن الدائرة الكبرى المتمثلة في خلق الله تعالى، حيث يقول سبحانه: ﴿ خَلَقَكُم مِّن نَفْسٍ وَاحِدَةٍ ﴾، وقال سبحانه وهو يبين العلاقة الإيجابية بين المسلمين والمسلمين من الكفار: ﴿ لاَ يَنْهَاكُمُ اللَّهُ عَنِ الَّذِينَ لَمْ يُقَاتِلُوكُمْ فِي الدِّينِ وَلَمْ يُخْرِجُوكُم مِّن دِيَارِكُمْ أَن تَبَرُّوهُمْ وَتُقْسِطُوا إِلَيْهِمْ إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ الْمُقْسِطِين ﴾.

الى دائرة اهل الكتاب الذين تقاربت ثقافتهم مع المسلمين بالوحي وقد قال تعالى فيهم: ﴿ قُلْ يَا أَهْلَ الْكِتَابِ تَعَالَوْا إِلَى كَلَمَةٍ سَوَاء بَيْنَنَا وَبَيْنَكُمْ ﴾ إلى الدائرة الإسلامية التي جعلت الأمة الإسلامية كتلة حضارية واحدة حيث قال تعالى: ﴿ إِنَّ هَذِهِ أُمَّتُكُمْ أُمَّةً وَاحِدَةً وَأَنَا رَبُّكُمْ فَاعْبُدُونِ ﴾، وإلى دوائر الأقرب التي تحقق أهداف الطائفة من المسلمين في

إطار قومية عربية (عربية أو أعجمية)، أو في إطار إقليم أو في إطار اقتصادي؛ فإنها كلها مقبولة، شريطة ألَّا تتحول إلى التعاون على الإثم والعدوان، وإلا تصبح وسيلة للاستبعاد والاستغلال».

وهكذا نجد أن القيم الإسلامية تنتقل بالإنسان بين دوائر الوحدة ومراتب الانسجام والتكامل، الأمر الذي يهيئ الأرضية الفكرية المناسبة لإشاعة أجواء السلام والوئام بين البشرية وينزع فتيل الصراع والاقتتال الناتج عن الاختلافات التي ينبغي العمل على تطويقها والحيلولة دون أن تتحول إلى خلافات تثير العداء والضدية والاحتراب داخل الإنسان إزاء أخيه الانسان.

والأمة الإسلامية اليوم التي تشكل حجماً ديموغرافياً كبيراً يؤهله لتفعيل دور استراتيجي بين الأمم والشعوب الأخرى، قادرة على الإسهام في إنجاز عملية التحول الأممية وتهيئة العوامل المساعدة استناداً إلى قيمها ومفاهيمها وتقديم الطروحات الغنية الجديرة بحمل البشرية على إنجاز مهمة خطيرة وكبيرة (مهمة كتابة الدستور).

ويلاحظ أن هذه المهمة -وفقاً للمفاهيم والقيم الإسلامية- تستند إلى منطلقات ومرتكزات عديدة ينطوي البعض منها على أهداف ومصالح مادية، فيما ينطوي البعض الآخر على أهداف ومصالح معنوية تجسد نزوع الإنسان وميوله نحو التسامي والتكامل والاقتراب من الذات الإلهية عن طريق المزيد من الإيمان والعمل والسعي الدؤوب إلى تذويب الحواجز المادية التي تحول بين الإنسان والتواصل مع الإنسان الآخر.

يقول سماحته: ويشكل العالم الإسلامي كتلة حضارية سياسية اقتصادية وثقافية، وهو جزء من العالم النامي وما يسمى بدول عدم الانحياز ولكل دولة خصوصياتها ومن هذه المنطلقات يمكن لكتلة بشرية أن تشكل دولة عصرية لتحقيق أمانيها الدينية أو مصالحها المعاشية في رقعة جغرافية معينة، ولها أن تتخذ من هذا الدستور مصدراً دائماً لدستورهم الذي لابد أن ينسجم مع الظروف أيضاً، والهدف من الدستور الإسلامي هو ذات الهدف الأساسي لخلقة البشر وهو التقدم المستمر في الآفاق التي لا تحد، والتسامي إلى حيث لا نهاية أولَم يقل سبحانه وتعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الإِنسَانُ إِنَّكَ كَادِحٌ إِلَى رَبِّكَ كَدْحًا فَمُلاَقِيهِ ﴾، وإنما يكون ذلك بالوسائل التي جعلها الرب سبباً إليه ورجاءً لرحمته، وهي تتلخص في العلم والعمل الصالح، قال سبحانه وتعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُواْ اتَّقُواْ الله ورباءً في سَبِيلِهِ لَعَلَّكُمْ تُقْلِحُونَ ﴾.

بلى هذه الوسيلة هي العبادة التي جعلت الهدف الأسمى لخلقة البشر حيث قال تعالى: ﴿ وَمَا خَلَقْتُ الْجِنَّ وَالْإِنسَ إِلاَّ لِيَعْبُدُونِ \* مَا أُرِيدُ مِنْهُم مِّن رِّزْقٍ وَمَا أُرِيدُ أَن يُطْعِمُونِ \* إِنَّ الله هو الرزاق ووسيلة رزقه عبادته ثم التكامل من خلال العبادة للقائه في صمود دائم لا أمد له ولا أجل وفي تقدم مستمر لا انقطاع له

والدستور الإسلامي المنشود هو الذي يحقق التقدم الدائم للأمة الإسلامية.

## النزاهة والصدق مع الآخرين

لغة العنف والقوة تمثل النقيض الطبيعي للغة التفاهم والحوار، ولذا فإن العمل على اختزال السلطة بهذه اللغة يعني في نهاية المطاف ترجيح الاستثناء والمرحلية على الأصل المتمثل أساساً بالتأسيس على لغة العقل والبحث عن القواسم المشتركة بدلاً من القفز على الواقع وإملاء الأفكار والآراء بالقوة على الطرف الآخر.

ومن هنا نجد أن هزائم الأمم تبدأ من اللحظة التي تستنفذ فيها أدواتها العقلية والعلمية، ففي هذه اللحظة تبدأ مرحلة خطيرة ومثيرة في تاريخ تلك الأمم عندما تحتكم في مواقفها وأزماتها ومشاكلها إلى السيف في محاولة لإيجاد الحلول والبدائل، وتسوية الأوضاع، وتمكين صاحب السلطة من بسط نفوذه على حساب حقوق الأخرين ومعايير التوافق والانسجام بين الإرادات.

يقول سماحته: «لأن الحكام يزعمون عادة: أن أقرب السبل لبسط سيطرتهم على الناس هو استخدام العنف، فقد حدّر الإمام علي الملي واليه من ذلك، ونهى عن سفك الدماء بغير حق، فإن ذلك أشد الأسباب للنقمة وأعظم الجرائم تبعة، وأهم الأسباب المؤدية إلى زوال النعمة، وأن أول شيء يقضي الله سبحانه وتعالى فيه بين العباد يوم القيامة هو سفك الدماء. وهكذا يحذر الامام الملي واليه وكل الحكام من أن يقوّوا سلطانهم بسفك الدماء، فإن سفكها بدل أن يقوّي الدولة يضعفها، وبدل أن يحكم الدولة يوهنها ويزيلها، ثم لا أعذار للوالي بسفك الدم الحرام عمداً لا عند الله ولا عند إمام الأمة فإن فيه القصاص، أما إذا كانت الوفاة بسبب التأديب الذي قد يتسبب بالموت، فإنه حتى الوكزة قد تؤدي إلى الوفاة فإن في ذلك الدية ولا يجوز للحاكم أن يتهرب من دفع الدية بالرغم من سلطانه».

ثم يورد سماحته النص الوارد عن الإمام المنافي فيقول: «إياك والدماء وسفكها بغير حلها، فإنه ليس شيء أدعى نقمة ولا أعظم تبعة ولا أحرى بزوال نعمة وانقطاع مدة من سفك دماء بغير حقها، والله سبحانه وتعالى مبتدئ بالحكم بين العباد فيما تسافكوا من الدماء يوم القيامة، فلا تقوين سلطانك بسفك دم حرام، فإن ذلك مما يضعفه ويوهنه، بل يزيله وينقله، ولا عند لك عند الله ولا عندي في القتل العمد لأن فيه قود البدن، وإن ابتليت بخطأ وأفرط عليك سوطك أو سيفك أو يدك بالعقوبة، فإن في الوكزة فما فوقها مقتلة فلا تطمعن بك نخوة سلطانك عن أن تؤدي إلى أولياء المقتول حقوقهم».

ومما تقدم نلاحظ تأكيداً واضحاً على تلازم الاستخدام الظالم للقوة مع الهزيمة والانهيار وسوء العاقبة حيث يربط الإمام المنهيار وبين العدالة الإلهية، حيث شاء سبحانه وتعالى أن يعلم كل متحرك وساكن في مسيرة الحياة فتتدخل إرادته لتقويم المعادلة

وتوجيهها وتهيئة الإنسان للعاقبة التي يستحقها سواء في الدنيا أو الآخرة.

وإذا عرفنا أن النتائج المترتبة على القوة لا تعكس سوى دفع الأشياء إلى إعادة تشكيل نفسها بالإكراه والإجبار بعيداً عن معايير الصيرورة والتفاعل ومنح المعادلة شروطها ومناخاتها الطبيعية المعروفة، فإن هذه النتائج سوف تفقد في نهاية المطاف عامل البقاء والتطور والديمومة حالما تواجه الاستحقاقات القائمة على عملية التقويم والإصلاح ووضع الأمور في نصابها الصحيح، ولا شك أن الأولوية المطلوبة في تقويم الخطأ والانحراف تكمن أولاً في معالجة الدوافع والأسباب، وفي مقدمتها الأسباب المتمثلة بالخروج على قاعدة استنتاج الاستقامة والصواب، وهي قاعدة منطقية تقوم عادة على المشاركة في الرأي والتفاعل والتجربة من خلال الانفتاح على الآخر والانتظام في مسبحة الجماعة والانعتاق من قيود الذات والأنانية.

ويلاحظ أن من أبرز المؤشرات الأنانية والذاتية هو عدم التواضع في قراءة الذات وتقييمها، والمبالغة في تفسير خصائصها وصفاتها وبالتالي التقوقع في دائرة (النرجسية) والإعجاب بالنفس.

يقول سماحته: «وينحدر الإمام اللي في خواتيم عهده من صفات مقيتة لابد أن يتجنبها الحاكم ويبين ما فيها من آثار سلبية عليه وعلى حكومته، ومن هنا يتوجب على صاحب السلطة مقاومة إغراءات الشيطان ودفعه الإنسان للإطراء على النفس ومدحها، كما عليه أن يعرف أن مثل ذلك الإعجاب يمحق ما كان من إحسان المحسنين (فكلما فعلت يحبط عندما يتحول إلى وسيلة الإعجاب بالنفس).

ومن أبعاد الإعجاب بالنفس المنّ على الناس وتعظيم الأفعال التي يقوم بها الحاكم في خدمتهم، ولابد للحاكم أن يلتزم بوعوده التي يقطعها للناس، أما المنّ فإنه يبطل الإحسان، والتزيّد وتعظيم الأفعال يذهب بنور الحق، وأما إخلاف الوعد فإنه يوجب المقت عند الله والهوان في أُعين الناس، فإن الله تعالى قال: ﴿ كَبُرَ مَقْتًا عِندَ اللهِ أَن تَقُولُوا مَا لاَ تَقُعلُونَ ﴾.

ومن الأسباب المؤدية إلى الخطأ أيضاً العجلة واستباق الوقت دون الإعداد الكافي لمواجهة مستحقات التحديات القادمة، الأمر الذي يؤدي إلى إصابة الموقف والقرار بالقصور والعجز، وبالتالي تحويل المبادرة إلى مشروع مغامرة عادة ما ينتهي الى نتائج كارثية وحتمية.

يقول سماحة المرجع المدرسي: «الأمور مرهونة بأوقاتها، حيث إن لكل فعل بيئته التي يصلح فيها، أما العجلة فيه فإنها تفسده، وينهى الإمام المبلخ عن التردد عند توفر الفرص وتحقق وقت العمل، كما يوصي المبلخ بعدم اللجاجة والإصرار على فعل إذا تنكر على الحاكم، فإن ذلك دليل على أن وقته لم يحن وإنما ينبغي أن يضع الحاكم كل فعل أمام موضعه الذي تدل عليه حكمته».

ومن الأسباب المؤدية إلى الخطأ الخروج عن القانون اعتماداً على السلطة من خلال تكريسها بجمع المزيد من الأموال وكنزها والاستفادة منها بغير وجه حق، الأمر الذي يخدش في مصداقيته المسؤول وصاحب السلطة ويكشف عن مواطن ضعفه وخلله، وبالتالي فإن ذلك يؤثر على طبيعة التواصل والتفاعل بين الأزمة من جهة وبين ذلك المسؤول من جهة اخرى.

ولاشك أن الفضائح لابد أن تخرج في نهاية المطاف من مخابئها، وإن حاول المعنيون بها التغطية عليها وإبعادها بطريقة وأخرى عن أنظار الناس، ويمكن الاستدلال على ذلك من خلال مشاهد التحقيق والاستدعاء التي تقوم بها المؤسسات الدستورية في البلدان الديمقراطية، حيث يخضع بين فترة وأخرى هذا المسؤول أو ذاك إلى آليات المساءلة والتحقيق وإثبات الجرم والتهمة بعد أن يُصار إلى كشف ما أقدم عليه من ممارسات غير قانونية تتصل بالتطاول على المال العام والتجاوز على حقوق الآخرين، مستغلاً السلطة وموظّفاً النفوذ والسطوة في تمرير ما يمكن تمريره من تلك المارسات.

وفي هذا السياق يقول سماحته: «يحذر الإمام الملي من الأثرة في أموال الأمة، والتي تعنى الانفراد بالخيرات التي جعلها الله للناس جميعاً من موارد الدولة، وألاّ يزعم أن الناس لا يعرفون ذلك، بل سوف يتوضح للناس ذلك وسوف يؤخذ حقهم منه، وعمّا قليل ينكشف الغطاء وينتصف المظلوم من الظالم حتى ولو كان حاكماً، ومن أجل ألَّا يسترسل الحاكم في مثل هذا التصرف يأمره الامام اللبي بأن يملك حميّة آنفة فلا يطغيه موقعه كحاكم، وكذلك عليه أن يملك سورة حده وسطوة يده وغرب لسانه، فلا يبادر باستخدام سلطته وقوته وبالاغته من أجل ظلم الناس، وعليه أن يحتاط على نفسه ودينه من سوء استخدام سلطته وذلك بالكف عن التسرع، بل يفكر مليًّا قبل أن يقوم بأى عمل، وأن يؤخر السطوة حتى يسكن في نفسه الغضب ويكون متسلطاً على أعصابه، ويبقى السؤال: كيف يمكن للبشر أن يتسلط على نفسه ويكبح جموحها؟ فيجيب الإمام الحليل عن ذلك بضرورة ذكر المعاد وكيف يقف الإنسان مهما كان موقعه السياسى والاجتماعى وحيداً فريداً أمام ربه ليحاسبه حساباً دقيقاً عما فعله». ثم يورد سماحته النص الوارد عن الإمام الله فائلاً: «وإياك والإعجاب بنفسك والثقة بما يعجبك منها وحب الإطراء فإن ذلك من أوثق فرص الشيطان في نفسه ليمحق ما يكون من إحسان المحسنين، وإياك والنّ على رعيتك بإحسانك أو المتزيد فيما كان من فعلك أو أن تعدهم فتتبع موعدك بخلفك، فإن المنّ يبطل الإحسان والتزيّدِ يذهب بنور الحق والتخلّف يوجب المقت عند الله والناس، قال تعالى: ﴿ كَبُرَ مَقْتًا عِندَ اللهِ أَن تَقُولُوا مَا لاَ تَفْعَلُونَ ﴾، وإياك والعجلة بالأمور قبل أوانها أو التسقط فيها عند أمكانها أو اللجاجة فيها إذا تنكرت أو الوهن عنها إذا استوضحت، فضع كل أمر موضعه وأوقع كل أمر موقعه، وإياك والاستئثار بما الناس فيه أسوة والتخابي عما تعنى به مما قد

وضح للعيون، فإنه مأخوذ منك لغيرك وعما قليل تنكشف عنك أغطية الأمور وينتصف منك المظلوم».

## الإنسان بين الخطأ والتقويم

من الواضح أن البشر ضعفاء بأخطائهم وسلبياتهم مما يجعل من خلقهم مقترناً بالرحمة والرأفة، ومن هنا نجد أن رحمة الرحمن سبحانه تتصل بعفوه وغفرانه وصفحه عن ذنوب عباده، كما أن موطن الرحمة في القانون يتمثل بمنهجية التشريع وما تعنيه من تكريس لقيم العدل والإنصاف وحماية الضعيف وتهذيب سلطة القوي، ولذا نجد ذلك التلازم بين أخطاء بني البشر وإحباطاتهم وبين نصوص التشريع المعنية بتقويم المواقف وتصحيح الأخطاء ووضع البشر إزاء معادلة العقاب والثواب، فضلاً عن تبصيرهم بالعديد من الحيثيات الكامنة في تفاصيل خلقهم وسياقات واقعهم.

يقول سماحته: «البشر هم خلق الله الذين خلقهم ليرحمهم، قال سبحانه ﴿ وَلَوْ شَاء رَبُّكَ لَجَعَلَ النَّاسَ أُمَّةً وَاحِدَةً وَلاَ يَزَالُونَ مُخْتَلِفِين ( ١١٨) إِلاَّ مَن رَّحِمَ رَبُّكَ وَلِذَلِكَ خَلَقَهُمْ وَتَمَّتْ كَلِمَةُ رَبِّكَ لأَمْلأَنَّ جَهَنَّمَ مِنَ الْجِنَّةِ وَالنَّاسِ أَجْمَعِين ﴾ (١)، وهم يشكلون وحدة واحدة حيث يقول سبحانه ﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسُ إِنَّا خَلَقْنَاكُم مِّن ذَكْرٍ وَأُنثَى وَجَعَلْنَاكُمْ شُعُوبًا وَقَبَائِلَ لِنَّالُ أَنْ أَكْرَمَكُمْ عِندَ اللَّهِ أَتْقَاكُمْ إِنَّ اللَّه عَلِيمٌ خَبِيرٌ ﴾ (١)».

وهكذا يلاحظ أن الآية المباركة تتضمن جانب الضعف (الاختلاف) عندما يصار إلى توظيفه بطريقة سلبية تسهم في إشاعة أجواء البغض والحقد والضغينة وجانب الرحمة الإلهية في بيانه سبحانه الغاية من وراء خلق الناس مختلفين وهو الاختلاف الذي يوجب الرحمة التي من أجلها خلق سبحانه عباده، ثم نقرأ في الآية المباركة أن الغاية من وراء خلق الناس شعوباً وقبائل تتمثل في إيجاد العلائق الإنسانية بينهم وتفعيل شعورهم بالحاجة للتعارف والتفاهم وتلاقح المفاهيم والتجارب حيث يؤدي التعدد والتنوع إلى الارتقاء على حالة الأحادية وضيق الأفق وإضفاء المزيد من الغنى والثراء على التجربة الإنسانية وعلى ذلك يمكننا القول: إن مثل هذا التكامل ينطوي أيضاً على مبدأ الاحترام الذي يحمل النوع على الارتقاء بموقفه إزاء النوع الآخر، وفي ذلك دليل واضح على تهذيب المواقف وتطويرها لتكون قادرة على التعاطي مع مفهوم التعايش المشترك والحوار البناء والتكامل التعددي في إطار البرنامج والمنهجية.

يقول سماحته: «والهدف من تقسيم البشر أن يحترم البعض البعض الآخر ويعترف بعضهم بحقوق البعض (التعارف)، وبتعبير آخر؛ الغاية هي أن ينظم الناس وضعهم، ومن الأهداف الأساسية لاختلاف الناس ألسِنةً وألواناً هو التنافس البنّاء وأن قصب السبق هو الكرامة التي تتمثل بالتقوى ﴿ إِنَّ أَكْرَمَكُمْ عِندَ اللهِ أَتْقَاكُمْ ﴾، ﴿ وَجَعَلْنَا بَعْضَكُمْ لِبَعْضٍ

فِثْنَةً أَتَصْبِرُونَ ﴾ (<sup>7)</sup>، ويقول: ﴿ وَلَوْ شَاء الله لَجَعَلَكُمْ أُمَّةً وَاحِدَةً وَلَكِن لِّيَبُلُوكُمْ فِي مَآ آتَكُم فَاسْتَبِقُوا الخَيْرَاتِ ﴾ (<sup>4)</sup>، فالعلاقة بين الشعوب هي أولاً: التعارف أي الاعتراف ببعضهم، ثانياً: التنافس على الكرامة واستخراج كوامن نفوسهم، ثانياً: التعاون حيث يقول ربنا سبحانه: ﴿ وَتَعَاوَنُواْ عَلَى الْبِرِّ وَالتَّقْوَى وَلاَ تَعَاوَنُواْ عَلَى الْإِثْمِ وَالْعُدُوانِ ﴾ (<sup>0)</sup>.

والرسالات الإلهية جاءت لكي يتعالى البشر على عبادة غير الله من عنصر أو إقليم أو مصلحة مادية ويتسامون إلى حيث التوحيد والتقوى والعمل الصالح والحب والإحسان حيث قال سبحانه: ﴿ إِنَّ الله يَأْمُرُ بِالْعَدْلِ وَالإِحْسَانِ ﴾ (١) وقال: ﴿ إِنَّ الله يَأْمُرُ كُمْ أَن تُوكُمُواْ بِالْعَدْلِ ﴾ (٢) وتتواصل البشرية تُودُّواْ الأَمانَاتِ إِلَى أَهْلِهَا وَإِذَا حَكَمْتُم بَيْنَ النَّاسِ أَن تَحْكُمُواْ بِالْعَدْلِ ﴾ (٢) وتتواصل البشرية فيما بينهم لتحقيق تلكم الاهداف السامية ضمن دوائر مختلفة تلتقي في اطار الحق والعدل والتكامل والتعاون، فمن الدائرة الكبرى المتمثلة في خلق الله تعالى حيث يقول سبحانه وهو يبين العلاقة الإيجابية بين المسلمين ﴿ خَلَقَكُم مِّن نَفْسٍ وَاحِدَةٍ ﴾ (١) ، وقوله سبحانه وهو يبين العلاقة الإيجابية بين المسلمين والمسلمين من الكفار ﴿ لاَ يَنْهَاكُمُ اللهُ عَنِ اللّهِ يُحِبُّ الْمُقْسِطِينَ ﴾ (١) ، إلى دائرة أهل الكتاب الذين تقاربت ثقافتهم مع المسلمين بالوحي، وقال تعالى فيهم: ﴿ قُلْ يَا أَهْلَ الْكِتَابِ تَعَالَوْا إِلَى كَلَمَةٍ سَوَاء بَيْنَنَا وَبَيْنَكُمْ ﴾ (١) ، إلى الدائرة الإسلامية التي جعلت الأمة الإسلامية كتلة إلى كلَمَةٍ سَوَاء بَيْنَنَا وَبَيْنَكُمْ ﴾ (١) ، إلى الدائرة الإسلامية التي جعلت الأمة الإسلامية كتلة حضارية واحدة حيث قال تعالى: ﴿ إِنَّ هَذِهِ أُمَّتُكُمْ أُمَّةً وَاحِدَةً وَأَنَا رَبُّكُمْ فَاعُبُدُونِ ﴾ (١٠) .

ومما تقدم نجد أن الاختلاف والتعدد والتنوع صفات طبيعية شاء الله سبحانه وتعالى أن يميز من خلالها عباده بعضهم من البعض الآخر وهي صفات كثيراً ما يساء فهمها من قبل البعض فيذهب إلى اعتمادها سبباً للتقاتل والتناحر والتباغض، الأمر الذي أوجب حضور النص التشريعي من أجل تقويم المواقف وترشيد الرؤى والحسابات ليتعرف الجميع على السبب الحقيقي الكامن وراء ظاهرة التعدد والتنوع وصولاً إلى اعتماد مبدأ التعارف والحوار وسيلة للتعاطي مع الواقع واستثمار التعدد لتحقيق عامل التطور والارتقاء من خلال تفعيل حالة الالتقاء والتكامل وتكريس سياسة المشاركة بدلاً من التقوقع في دائرة التعصب والتعنصر.

ثم يستمر سماحته في تسليط الضوء على دوائر التعدد والتنوع التي تتناولتها الآيات القرآنية المباركة وتؤكد من خلالها على الخطاب الفكري المتوازن في التعاطي مع ذلك التعدد والتنوع «وإلى الدوائر الأقرب التي تحقق أهداف طائفة من المسلمين في إطار قومية عربية أو أعجمية، أو في إطار إقليمي أو اقتصادي، فإنها كلها مقبولة شريطة ألَّا تتحول إلى التعاون على الإثم والعدوان وألَّا يصبح وسيلة للاستعباد والاستغلال.

ويشكل العالم الاسلامي كتلة حضارية سياسية واقتصادية وثقافية وهو جزء من العالم النامي وما يسمى بدول عدم الانحياز، ولكل دولة خصوصيتها ومن هذه المنطلقات

يمكن لكتلة بشرية أن تشكل دولة عصرية لتحقيق أمانيها الدينية أو مصالحها المعاشية في رقعة جغرافية معينة، ولها أن تتخذ من هذا الدستور مصدراً لدستورهم الذي لابد أن ينسجم مع ظروفهم أيضاً».

ومما تقدم نلحظ أن النص القراني يتولى عملية واسعة في تشخيص مواطن الضعف والخطأ في حياة الإنسان وسلوكه وطريقة تفكيره وتعاطيه مع محيطه الخارجي وإلى جانب هذا التشخيص يتولى أيضاً عملية تقديم البديل الملائم وتهيئة الأرضية المناسبة لخروج الإنسان من دائرة المأزق والخطأ وتزويده بالأدوات العقلية والتربوية الجديرة بتقويم أبعاده الواقعية المتعددة، وعلى ذلك يمكننا القول: إن هذا التلازم بين حالة الخطأ والبديل الملائم لتصحيحه والانتقال بالرؤية إلى واقع أفضل من شأنه توفير المنظومة القانونية والتشريعية الجديرة بترشيد العلاقات والمواقف الإنسانية والارتقاء بالمجموعة البشرية على أخطائها وإحباطاتها انطلاقاً من الاحتكام ألى النص والأخذ بمبادئه التشريعية العليا والمتقدمة، وهو ما يطلق عليه اليوم تسمية (الدستور) بمعنى المنهجية القانونية المتفق عليها بين مختلف المكونات والفئات، للأخذ بها والاعتقاد بعلميتها وعمليتها على صعيد حماية حقوقها وتكريس قيم العدل والمساواة، وعدم إلحاق الغبن والحيف بأية مكونة من هذه المكونات.

يقول سماحته: «إنما الهدف من الدستور الإسلامي هو ذات الهدف الإساسي لخلقة البشر، وهو التقدم المستمر في الآفاق التي لا تحد والتسامي إلى حيث لا نهاية، أولم يقل ربنا سبحانه وتعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الإِنسَانُ إِنَّكَ كَادِحٌ إِلَى رَبِّكَ كَدْحًا قَمُلاَقِيهِ ﴾ (١١)، وإننا بالوسائل التي جعلها الرب للتقدم إليه وإلى مقام قربه ورجاء رحمته، فهي تتلخص في العلم والعمل الصالح، قال سبحانه: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُواْ اتَّقُواْ الله وَابْتَغُواْ إِلَيهِ الْوَسِيلةَ وَجَاهِدُواْ فِي سَبِيلِهِ لَعَلَّكُمْ تُقْلِحُونَ ﴾ (١١)، بلى هذه الوسيلة هي العبادة التي جعلت الهدف الأسمى في سَبِيلِهِ لَعَلَّكُمْ تُقْلِحُونَ ﴾ (١١)، بلى هذه الوسيلة هي العبادة التي جعلت الهدف الأسمى لخلقة البشر حيث قال تعالى: ﴿ وَمَا خَلَقْتُ الْجِنَّ وَالإِنسَ إِلاَّ لِيَعْبُدُونِ (٥٦) مَا أُرِيدُ مِنْهُم مِّن رِّزْقٍ وَمَا أُرِيدُ أَن يُطْعِمُونِ (٥٧) إِنَّ الله هُوَ الرَّزَّاقُ ذُو الْقُوَّةِ الْمَتِينَ ﴾ (١٠).

إن الله هو الرزاق ووسيلة رزقه عبادته ثم التكامل من خلال العبادة للقائه في صعود دائم لا أمد له ولا أجل وفي تقدم مستمر لا انقطاع له، والدستور الإسلامي هو الذي يحقق التقدم الدائم للإمة الإسلامية في إطار تقدم البشرية وليس على حساب سائر البشر، وشعاره هو الكرامة، وعماد كرامة الإنسان هو استقلاله عن الجبت والطاغوت، وتقدمه في تسخير ما في الدنيا للتخلص من آفات الزمان من الفقر والمرض والنكبات، ولن يتحقق التقدم والاستقلال إلا من ثلاث قيم هي بالترتيب: الحرية والعدالة والأمن.

فالأمن وسيلة تحقق العدل، والحرية هدف العدل، وهي بدورها وسيلة الكرامة. وليس من الصحيح جعل الأمن الهدف الأساس للدستور، إذ إن اعتزاز الإنسان بكرامته يفوق حاجته إلى الأمن، وهو يضحى بأمنه من أجل كرامته، وأما العدالة فهى لا تتحقق

إلا بالحرية.

ويبقى السؤال: كيف نحقق هذه القيم المثلى؟.

## القيم الفاضلة.. مفردات في ضمير المجتمع

تكون القيم الفاضلة في الواقع الإنساني وحدة متكاملة انطلاقاً من صلتها العضوية بالمنظومة الأخلاقية وخضوعها إلى قوانين سيكولوجية تتعلق بذوق الفرد وإرادته وشعوره العميق بأهمية هذه القيم على صعيد إنجاز حلمه المشروع في تحقيق هنائه وسعادته، ومن هنا نجد أن الحرية والأمن ترتبط مع بعضها وتتواصل مؤدية إلى ظرف مشترك في تفعيلها وتحويلها -القيم المشتركة- إلى ترجمة على أرض الواقع، وعلى ذلك فإن العلاقة بين الأفراد وبين قيمهم لابد أن تقوم على منهجية ثقافية تسهم في إثراء الوعي وتوجيهه وارتقائه إلى مستوى الموقف من قضايا الظلم التي تتناقض -كما هو معروف- مع قيم الحرية والعدل والمساواة.

ولو أخذنا الحرية على سبيل المثال لوجدنا أنها تمثل تفويضاً لأولئك الأفراد في اختيار آرائهم ومواقفهم والتعبير عن رؤاهم، غير أن الطريقة المعتمدة في ممارسة ذلك الاختيار والتعبير لابد أن تخضع إلى ضوابط ومعايير تحول بين الحرية وبين تحولها إلى مصدر ضرر يهدد مصالح الآخرين.

يقول سماحته: «وتتصل الحرية أساساً بتحسس الفرد بحريته واستعداده للدفاع عنها وبقناعته بأن حريته تصان في ظل حرية الجميع، ومن هذا المنطلق فإن حرية الفرد تتكامل أبداً مع احترام حقوق الآخرين وتتصل الحرية أيضاً في النهاية بالدستور الذي ينظم علاقات الناس ببعضهم وبقيمتي العدل والأمن أيضاً».

ثم يتحدث عن العدل: «وأهم ما يحقق العدالة في المجتمع ليس وضع الأنظمة التي تأمر بالمساواة وبرفض التمييز وبثقافة احترام حقوق الآخرين، إنما تتصل العدالة بما هو أهم من ذلك وهو استقلال القضاء وإعطاؤه الأهمية اللائقة به، وذلك من قبل أركان النظام ومؤسساته ومن قبل الأمة أيضاً، وإنما القضاء الحق الذي يقدر على أخذ حق الضعيف من القوي بل وعلى الانتصاف لأبناء الأمة من السلطة».

وهكذا يأتي (الأمن) حلقة مكملة لسلسلة الحلقات المترابطة في تفاعل القيم وتواصلها مع بعضها، فعندما يجري ترسيخ مبادئ الحرية وتوفير الفرص الحقيقية لخيارات التعبير باعتماد المواقف المتعددة على أساس احترام الآخر والابتعاد عن سياسة الإلغاء والمصادرة، عند ذلك سيجد الجميع في منبر الحرية وميدان المصارحة والمكاشفة والتنافس المتكافئ البديل الوافي والناجز في طرح الفكرة والكشف عن الرأي والموقف، فمع الحرية تنجز مهمة الأمن، شريطة أن تكون هذه الحرية قائمة على أسس حمايتها وصيانتها من نوازع

الفوضويين والمتخلفين ممن يجدون فيها وسيلة للتجاوز والانحراف.

يقول سماحته: «حينما يتحرر البشر من عقدة الخوف من غير الله سبحانه وتعالى، وحينما يتعالى على أسباب الفشل، وحينما يتسلح بالشجاعة من أجل تحقيق كرامته، وحينما لا تكون ذاته أكبر همومه وحينما يستعد لدفع فاتورة الاستقرار؛ هنالك يستحق الأمن.

إن الأمن مسؤولية مشتركة بين الأمة والدولة، وهو يتصل بقيمتي الحرية والعدل، فلا أمن لمن لا حرية له ولا أمن لمن لا يشمله العدل، بلى بالمفهوم الضيق لقيمة الأمن، لا بد من إحداث منظومة كبيرة من القوى الحافظة للأمن إلا أن المشكلة تبدأ من احتمال تحول هذه القوى إلى خطر على الحرية وإلى تسرب الفساد إليها من خلال تعاملها مع عوامل الفساد، ومن هنا لابد أن نضع قوى الأمن دائماً وأبداً تحت سلطة القضاء العادل».

وإذا كان الأمر يتعلق بكيفية إشاعة هذه القيم واعتمادها كمنطلق لصناعة واقع قائم على التقدم والانفتاح باتجاه مستقبل أفضل، فإن العملية ستشتمل على فصول عديدة يأتي في مقدمتها توفير الأسس الشرعية لاستبيان المبررات الواقعية لذلك التطبيق على أن يقترن بتوفير الأدوات القانونية والإجرائية الكفيلة بحماية تلك القيم وتهيئة الأرضية المناسبة لتفعيلها وتكريسها عبر منهجية اجتماعية وسياسية على أرض الواقع.

يقول سماحته: «الله سبحانه وتعالى هو رب العالمين وله الحمد في السموات والأرض وله الخلق والأمر، وما كان لأحد إذا أمر الله الخيرة من أمره، والوحي الإلهي المتمثل في كتبه ورسله هو الحاكم بين عباده، والقرآن هو المصدر الوحيد للتشريع لأنه المهيمن على الكتاب كله، وقد قال الله عز وجل: ﴿ وَأَنزَلْنَا إِلَيْكَ الْكِتَابَ بِالْحَقِّ مُصَدِّقًا لِّمَا بَيْنَ يَدَيْهِ مِنَ الْكِتَابِ وَمُهَيْمِنًا عَلَيْهِ فَاحْكُم بَيْنَهُم بِمَا أَنزَلَ الله ﴾ (١٠).

والسبيل إلى معرفة الكتاب ما يلي:

١- السنة الشريفة المتمثلة في كلمات الرسول عَلَيْنَ وروايات أهل بيته الله وقد قال الله تعالى: ﴿ مَا آتَاكُمُ الرَّسُولُ فَخُذُوهُ وَمَا نَهَاكُمْ عَنْهُ فَانتَهُوا ﴾ (١١).

ب- العقل، لأنه يحدد معنى الكتاب وأحكامه ويُبِيِّن موضوعات تلك الأحكام ومنها مصالح العباد التي إنما جاء الكتاب لأجلها فقد قال الله سبحانه: ﴿ قُلْ مَا سَأَنْتُكُم مِّنْ أَجْرٍ فَهُوَ لَكُمْ ﴾ (١٠).

ج- الشورى وذلك فيما يتصل بمصالح العباد وأمورهم المعاشية لأنها تحدد الكثير من موضوعات الأحكام القرآنية، فإذا اجتمع الناس على أمر (بالأكثرية) كان ذلك عرفاً متبعاً وقد قال الله سبحانه: ﴿ وَأَمْرُهُمْ شُورَى بَيْنَهُمْ ﴾ (١١)، وقال سبحانه: ﴿ خُذِ الْعَفْوَ وَأُمُرُ بِالْعُرْفِ وَأَعْرِضْ عَنِ الْجَاهِلِينَ ﴾ (١١).

د- والذين يحكمون بالكتاب هم الذين يستنبطون أحكام الوقائع منه بتلك السبل

التي سبقت وبالذات بالعقل والسنة وقد قال تعالى: ﴿ وَإِذَا جَاءهُمْ أَمْرٌ مِّنَ الأَمْنِ أَوِ الْحَوْفِ أَذَاعُواْ بِهِ وَلَوْ رَدُّوهُ إِلَى الرَّسُولِ وَإِلَى أُوْلِي الأَمْرِ مِنْهُمْ لَعَلِمَهُ الَّذِينَ يَسْتَنبِطُونَهُ مِنْهُمْ ﴾ (٢٠)، وقال: ﴿ إِنَّا أَنزَلْنَا التَّوْرَاةَ فِيهَا هُدًى وَنُورٌ يَحْكُمُ بِهَا النَّبِيُّونَ الَّذِينَ أَسْلَمُواْ لِلَّهِ ﴾ (٢٠). لِلَّذِينَ هَادُواْ وَالرَّبَّانِيُّونَ وَالأَحْبَارُ بِمَا اسْتُحْفِظُواْ مِن كِتَابِ اللهِ ﴾ (٢٠).

ومع التسليم بأن اعتماد هذه القيم أساساً لاستنباط المفاهيم التشريعية ومنطلقاً لإنجاز مهمة كتابة الدستور، فإن السؤال الذي يطرح نفسه هو إلى أي مدى يمكن للأمة الاضطلاع بدورها في الاشتراك بذلك الإنجاز؟

وقبل الإجابة على هذا السؤال لابد من القول: إن الشعوب هي المعنية الحقيقية بدلالات ومعطيات العمليات الدستورية، الأمر الذي يعني فقدانها -العملية- أية شرعية في حال تعارضها مع قناعات هذه الشعوب وتناقضها مع قيمها التاريخية والاجتماعية والإنسانية، وعلى ذلك فإن دور الأمة هنا سيكون دوراً استفتائياً، يشتمل على قرار حاسم بشأن مدى شرعية ذلك الدستور وأهليته للبقاء وأداء دوره كقانون عام يضع المواطن إزاء واجباته وحقوقه، ويبين له العلاقة بينه وبين السلطة من جهة وبينه وبين الآخر وبينه وبين الشؤون الاقتصادية والسياسية والاجتماعية من جهة أخرى، وبذلك تكون الأمة هي الحاكم الجدير بتقديم الحكم الفصل بشأن ما ينبغي أن يكون ولا يكون في مسودة الدستور المقرر أن يشرعن مفردات الواقع والحياة، ويفوض النص التشريعي في عملية الانتقاء والتمييز على خلفية تمثيله لإرادة أبناء الأمة وتعبيره عن ميولهم وتطلعاتهم على الأصعدة المتعددة.

يقول سماحته: «مصدر السيادة هو الأمة الإسلامية انطلاقاً من مبدأ الكرامة البشرية والحرية اللتين منحهما الله تعالى للإنسان، فهي تقرر الدستور ولها الحق أبداً في تغييره كُلَّا أو بعضاً، كما هي التي تنتخب الرئيس والمجالس التشريعية والرقابية في الدولة حسب آلية تقررها الأحكام الشرعية، ومن أبرز مفاهيم السيادة مبدأ التشاور الذي يجب أن يصبح أصلاً ثابتاً في حياة الأمة، وقد قال الله سبحانه وتعالى: ﴿ وَأَمْرُهُمْ شُورَى بَيْنَهُمْ ﴾.

هكذا يجب أن ترسخ الشورى في كل حقل وعلى كل مستوى، ومن أجل تطبيق مبدأ الشورى لابد من تشجيع المؤسسات الأهلية التي تساهم في تكريس الحرية وتمنع من عودة الدكتاتورية الظاهرة أو المتلصصة، علماً أن بلاد المسلمين تنتمي إلى العالم الثالث حيث تعيش مرحلة البناء والتنمية ليس في المجالات الاقتصادية فقط وإنما قبل ذلك في مجال تنمية البنى التحتية للحضارة ومنها تنمية المؤسسات الديمقراطية ومن أبرزها الأحزاب السياسية».

بما أن الدستور يعني التعاطي العام والشامل مع تفاصيل المشهد اليومي لأبناء الأمة والعمل على تأطير هذه التفاصيل بسياقات قانونية وتشريعية متقدمة فإن الاستقرار ينبغي أن يمثل الأولوية المفضلة على بقية الأولويات انطلاقاً من كونه يجسد الأرضية الصلبة في

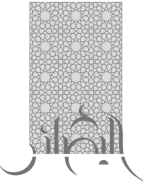
عبالمتال

انطلاقها جميعاً وتفعيلها في دائرة الانتقال بالواقع إلى مرحلة أفضل: «من القيم الأساسية للدستور الاستقرار الذي يجب أن يمنع انزلاق البلاد في وادي الفوضى ونفق الدكتاتورية إذا كان مبدأ الانتخابات الحرة يمنع الدكتاتورية فما الذي يمنع الفوضى وعدم الاستقرار، علماً بأن عدم الاستقرار هو الذي يصبح عادة ذريعة للحكم بالدكتاتورية، إنه روح الانضباط عند أبناء المجتمع والطاعة الواعية للقيادة».

#### الهوامش:

- ۱۲) سورة نشاق آية/٦.
- (١٣) سورة المائدة آية/٣٥.
- (١٤) سورة الذاريات آية/٥٦-٥٨.
  - (١٥) سورة المائدة آية/٤٨.
  - (١٦) سورة الحشر، آية/٧.
  - (١٧) سورة سبأ، آية/٤٧.
  - (۱۸) سورة الشورى، آية/٣٨.
  - (١٩) سورة الأعراف، آية/١٩٩.
    - ( ۲۰ ) سورة النساء، آية/٨٣.
    - (٢١) سورة النائدة، آية/٤٤.

- سورة هود، آية/١١٨.
- (٢) سورة الحجرات آية/١٣.
- (٣) سورة الفرقان، آية/٢٠.
- (٤) سورة المائدة، آية/٤٨.
  - (٥) سورة المائدة، آية/٢.
- (٦) سورة النحل، آية/٩٠.
- (v) سورة النساء، آية  $\lambda$ ٥٠.
- (٨) سورة الأعراف، آية/١٩٨.
  - (٩) سورة الممتحنة، آية/٨.
- (۱۰) سورة آل عمران، آية/٦٤.



#### إصدارات حديثة

#### ● إعداد هيئة التحرير

# فقه الدستور وأحكام الدولة الإسلامية

المؤلف: آية الله العظمى السيد محمد تقي المدرسي.

الطبعة: الأولى، ١٤٢٦هـ، ٢٠٠٥م. الحجم: ١٣٦ من الحجم الوسط.

استفاق الفكر السياسي الإسلامي من سبات عميق، وذلك حين التقى الشرق والغرب؛ ولو بصور عسكرية سياسية، حيث بدأت منذ منتصف القرن الماضي مداولات لدى المفكرين الإسلاميين لبلورة فكر سياسي إسلامي مستقل، يعتمد على الأصالة.

وظلت هذه المحاولات منذ منتصف القرن الماضي وإلى عقدين بعده تتراوح في مجالات محدودة، لكن الطفرة الحقيقية بدأت

منذ انتصار الثورة الإسلامية في إيران، حيث بدأ الحديث يأخذ مجرى أكثر جدية من قبل، وبعبارة أخرى: كان التأسيس لفكر سياسي إسلامي معاصر -فضلاً عن المارسة السياسية الإسلامية- يمثل تحدياً حقيقياً للمسلمين آنذاك، مما ضاعف الجهود لبلورة تأسيس ثقافي أصيل لهذا المجال.

ولازالت الأحداث في عالمنا الإسلامي تموج بفورة سخونة هنا وهناك، وعلى رأسها العراق، وما تتميز فيها هذه التجربة من خصوصيات، حيث يلعب عامل الدين فيها الشيء الكبير بل الأكبر.

والكتاب الذي بين أيدينا يعتبر حلقة ضمن هذه السلسلة، تتناغم مع الظرف الطارئ، خصوصاً إذا عرفنا أن لساحة المؤلف محاولات أخرى تناغمت مع فترة

سابقة مرت على الأمة. حيث يناقش سماحته في هذا الكتاب المختصر أموراً ملحة في الفكر السياسي، إذن يبدأ بتأملات في عهد الإمام على بن أبى طالب الملي الواليه على مصر مالك الأشتر، لما يحمل هذا العهد من أسس ثابتة في الفكر السياسي الإسلامي، وهذا يعتبر الفصل الأول منه.

وفي الفصل الثاني يتناول موضوع الدستور الإسلامي (أو مقدمة الدستور)، حيث يناقش فيه: هدف الدستور، ومصدر التشريع، ومصدر السيادة، ثم أهداف الدولة الاسلامية.

وفى الفصل الأخير منه يتطرق لأحكام عامة في الدولة الإسلامية، كالاقتصاد، التعليم، البيئة، والقضاء، الملكية الشخصية، ملكية الدولة، مجالس الشورى.. وغيرها من شؤون الدولة

## فقه الشريعة والحياة؛ تأملات في النص والواقع

المؤلف: الشيخ عبد الغنى عباس.

الناشر: دار الهادي، بيروت ـ لبنان. ١٤٢٦هـ، ۲۰۰۵م.

الحجم: ١١٥ من الحجم الوسط.

هذا الكتاب هو العدد الخامس من سلسلة القرآن نور، التي تصدرها مؤسسة القرآن نور في المملكة العربية السعودية.

في العدد الثاني من السلسلة نفسها كان للمؤلف كتاب (القرآن والشريعة؛ تأملات | بالحضارة الإسلامية ومذاهبها وتياراتها،

في فقه قرآني) يحاكي موضوع هذا الكتاب نفسه، الذي يحاول إعادة الدور القرآنى في الفقه، بحيث يكون هو المصدر الأساسي للاستنباط الفقهى؛ منهجياً لا شعاراتياً.

ومن طبيعة هذا المشوار أن تكتنفه العديد من الإشكاليات الفكرية التي يحاول رواده معالجتها، والكتاب يأتى في هذا الإطار، وبالخصوص في مجال إشكاليات الواقع على فهم النص الديني، حيث يحاول المؤلف التطرق فيه لعدة مواضيع في هذا الإطار هي: قيم معيارية للآيات القرآنية، تأملات بين العلمى والنص الديني، تطبيقات لفهم النص الديني، فقه للثابت والمتحول.

## أصول الفقه المقارن؛ فيما لا نص فيه

المؤلف: آية الله الشيخ جعفر السبحاني. الناشر: مؤسسة الإمام الصادق الليلا، قم ـ إيران، ١٤٢٥هـ، ٢٠٠٥م.

الحجم: ٣٩٥ من الحجم الكبير.

تكتسب الدراسات المقارنة للأفكار والمذاهب والمسائل، أهمية خاصة عن غيرها من الدراسات والبحوث، لما لها من فوائد عديدة، بحيث تقرب الأفكار بعضها من بعض، وتعمل على تكامل المعارف، ناهيك عن إتاحتها للقارئ والباحث فرصة الانتخاب والاختيار بين أمواج التيارات الفكرية.

وتزداد الأهمية حين يتعلق الأمر

هذه الحضارة التي وئِدَتْ في مهدها؛ بسبب الطائفية والتفكير الطائفي، فالدراسات المقارنة تجعل الأطراف المتخاصمة يحددون صراعاتهم، ويهذبونها، وذلك لما يقفون عليه من أهمية الآخر بل وضرورته للعيش المشترك.

الكتاب الذي بين أيدينا حلقة ضمن هذه السلسلة التي أول من ابتدئها -لعل- السيد محمد تقي الحكيم في كتابيه (أصول العامة للفقه المقارن)، (القواعد العامة للفقه المقارن)، حيث يتناول المؤلف في كتابنا هذا السائل المتعلقة بعملية الاستنباط في خصوص ما لا نص فيه؛ أي الأصول العملية حسب الأدب الإمامي، حيث يقوم المؤلف في المرحلة الأولى بعرض موقف الفقه الإمامي أو قل الأولى بعرض موقف الفقه الإمامي أو قل علم أصول الفقه الإمامي، الذي انتهى إلى تأصيل أربعة أصول حاكمة، في مورد فقدان النص؛ بالمعنى العام لفقد النص، وهي: البراءة، الاحتياط، التخيير، والاستصحاب، ولكلِّ مورده الخاص به.

ثم؛ وبعد ذلك يعرض إلى الموقف السنّي، والذي هو الآخر انتهى إلى ثمانية حلول؛ هي: القياس، والاستحسان، وسد الذرائع، وفتح الذرائع، المصالح المرسلة والاستصلاح، قول الصحابي، إجماع أهل المدينة، إجماع العترة.

ثم، يعرج المؤلف للحديث عن مسائل ذلك صلة بالموضوع؛ بصورة مباشرة أو غير مباشرة، مثل دور السيرة العقلائية والعرف فيما لا نص فيه، والمقاصد العامة للشريعة.

# دور العقل في تشكيل المعرفة الدينية

المؤلف: الشيخ مالك مصطفى وهبي العاملي.

الناشر: دار الهادي، بيروت ـ لبنان، ١٤٢٥هـ، ٢٠٠٥م.

الحجم: ٣٠٥ من الحجم الكبير.

لم تكن الصدمات السياسية على العالم؛ كصدمة الحربين العالميتين قديماً، وسقوط الاتحاد السوفييتي حديثاً، أخف وطأة من الصدمات العلمية والفلسفية، التي أحدثت ثورات وهزات عنيفة لدى البشر كل البشر، بما فيهم المسلمون، خصوصاً مع تقارب العالم وعولمته، بحيث صارت كل رجفة في أطرافه تؤثر على الطرف المقابل.

وذلك بما أثارته هذه الصدمة العلمية من تساؤلات ومراجعات عديدة لدى مفكري المسلمين، ابتداءً من مسائل جزئية وانتهاء بالثقة في مناهج المعرفة الدينية، خصوصاً مع غزو النسبية المتطرف للمعرفة الدينية، والذي كان الفضل في نشرها وإثارتها لعدة من الشخصيات في العالم الإسلامي، كالدكتور عبدالكريم سروش، والشيخ سبشتري، ونصر حامد أبو زيد، والدكتور محمد أركون... وغيرهم.

الكتاب الذي بين أيدينا يحاول معالجة العديدة من التساؤلات التي أثارتها «الصدمة» في حقل المعرفة الدينية، والوقوف مع روادها المذكورين سلفاً.

يبدأ المؤلف في الباب الأول تحت عنوان:

الإيمان والمعرفة والحقيقة والعقل. وفي الفصل الأول منه بالذات يناقش موضوع: المعرفة الدينية وعلاقتها بالدين، ثم في الفصل الثاني: الإيمان والمعرفة، أما الفصل الثالث فخصصه للحديث عن: الحقيقة.

وفي الباب الثاني تناول: مفهوم العقل، من حيث اللغة والاصطلاح، ثم وقف مع العلامة المجلسي في الموضوع نفسه، وأخيراً مع الفلاسفة.

أما الباب الثالث فجاء تحت عنوان: دور العقل في تشكيل المعرفة الدينية، وتناول الموضوع في فصول هي: الأول: إثبات دور العقل في تشكيل المعرفة من حيث المبدأ، الثاني: حدود دور العقل، الثالث: عن أي عقل نتحدث، الرابع: مشكلة العقل والإيمان المسيحي المعاصر؛ قضية الثالوث نموذجاً.

أما الباب الرابع فقد استغرق في موضوع: العقل والنص، وهنا خمس فصول هي: العقل والنص، تفسير القرآن بالرأي، ظهر وبطن القرآن، العقل والمقصد؛ نحو تأصيل الأصول، ملاحظات نقدية على بعض الاتجاهات في تفسير النصوص.

# العقل ودوره في حياة الإنسان المسلم

المؤلّف: عبد العظيم المهتدي البحراني. الطبعة: الأولى، ١٤٢٥هـ، ٢٠٠٤م.

الحجم: رقعي، ٨٨ صفحة.

الناشر: مؤسسة عاشوراء/إيران.

هل حقاً أن أكثر من على الأرض يصنف بيصنفون من صنف المجانين أو الجهّال، والعقلاء هم القلّة القليلة؟ يبدأ المؤلف كتابه بمقدمة تساؤلية، يثبت فيها أن أزمة الإنسانية هي أزمة استخدام العقل وعدمه، لأن هنالك ارتباطاً بين نتائج أفعال الإنسان وبين مدى عقلانية فعله الذي يؤدّي إلى تلك النتائج، وما ظاهرة التبعية والهمجية التي أودت بالبشرية إلى مستنقع حضاري إلا نتاج استخدام الهوى والابتعاد على العقل الذي يقود إلى الخيرات وإلى سعادة الإنسان.

إن أصل الكتاب هو لقاء إذاعي أجرته إذاعة طهران العربية في شهر ربيع الأول من عام ١٤٢٤هـ، على ثلاث حلقات، وقد كتبها الشيخ داخل خضر الرويني من طلبة قم المقدّسة، وقد قام المؤلّف بإضافة بعض الهوامش والإضافات، كما أضاف حلقة رابعة، تناول مجموعة إشكاليات تدور حول العقل ومفهومه واستفاداته ودوره في الحياة النظرية والعملية للإنسان المسلم. وقد تناولت الحلقة الأولى من الكتاب مفهوم العقل وكيفية إداركه للحقائق وتمييزه للحسن والقبح، ومتى يكون العقل حجة على الإنسان. وفي الحلقة الثانية أوضح المؤلف كيفية التمييز بين العقل السليم وغيره، وعلاقة العقل بعلم المنطق، والذي ذهب فيه المؤلف إلى أن علم المنطق لا يدلّ على الحق بالضرورة، فقد يستخدمه البعض في إثبات الباطل، فهو ليس علماً صالحاً أو فاسداً بالاستقلال وإنما يتبع غرض متعلمیه وهو تماماً كالقلم يكتب به الكاتب ما يريد.

أمّا الحلقة الثالثة فقد ناقشت سؤالاً يقول: هل العقل يجعل الحياة جافّة؟ فيقول المؤلف إن هذا الفهم راجع إلى الفهم الخاطئ للعقل، فإن الروايات والأيات ترشدنا إلى أن العقل هو مركز العاطفة والحنان والصفات التي هي من صفات الله سبحانه وتعالى، فمن يستخدم العقل في سلوكه هو من يتخلّق في مناقش الحلقة العقل وإدارة الحوار مع الرأي الأخر، وأخذ الحكمة من الأخرين، وحدود الانفتاح ونبذ الاستبداد، وشيئاً من آداب الحوار.

والحلقة الرابعة: فقد تركّزت على معالجة الجهل الذي هو ضد العقل، ومدى ارتباطه بالحمق والفرق بينهما.

## ويسألونك عن الكتاب

المؤلف: حسن آل حمادة

الطبعة الأولى ١٤٢٦هـ - ٢٠٠٥م، ٩٠ صفحة وسط.

الناشر: دار العلوم للتحقيق والطباعة والنشر والتوزيع، بيروت، لبنان.

جاء الكتاب في محورين:

الأول: (كلمات في البدء).

الثانى: (ويسألونك عن القراءة).

تحدث الكاتب في الأول عن جملة من الأمور التي ميزت الكتاب:

١- كونه يحوي بين دفتيه أربعة عند شريحة الشباب.

حوارات أجريت -مع الكاتب- على منابر ثقافية مختلفة، وفي أزمنة متباعدة، وهي تدور في مجملها حول موضوع القراءة والكتاب، وهو الموضوع الذي اشتغل عليه -الكاتب- منذ فترة ليست بالقصيرة.

٢- تنوع المنابر الثقافية التي طرحت عبرها الأسئلة.. مما أضفى على الكتاب درجة من الشمولية والتنوع المتع.

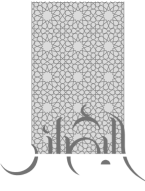
أما الثاني ففيه يقرر الكاتب تحت عنوان (ما مفهوم القراءة) بقوله:

«القراءة -باختصار شديد- هي: المطالعة بغرض الفهم، فقد تطالع كتاباً. وقد تطالع لوحة تشكيلية! وربما تتأمل في وجه يتيم يستجدي الناس، وهو يتلظى من أشعة الشمس الحارفة!! فجميع المارسات السابقة أحسبها تعني مفهوم القراءة، إن انتفع بها القارئ في حياته.

وتتجلى أهمية القراءة في كونها عتبة الرقي للإنسانية التي تعيش الظلمات نعم، ظلمات بعضها فوق بعض».

وقد قدم للكتاب الدكتور العلامة الشيخ عبد الهادي الفضلي.

وثمة كلمة، هذا الكتاب يعد الكتاب الثاني من مؤلفات الكاتب حول القراءة والكتابة، حيث صدر الأول في عام ١٤١٧هـ، عن دار الراوي للنشر والتوزيع، حمل عنوان: (أمة اقرأ. لا تقرأ)، الذي لاقى رواجاً وبالذات عند شريحة الشباب.



#### متابعات وتقارير

## ● إعداد هيئة التحرير

# مؤتمر: الدستور ومبادئ الحرية والعدالة والسلام

برعاية سماحة المرجع الديني آية الله العظمى السيد محمد تقي المدرسي (دام ظله الوارف) انعقد في ٢١٦/٥/٦م، الموافق ٩/٥/٢٦١هـ، مؤتمر حول الدستور تحت شعار (الدستور العراقي.. ومبادئ الحرية والعدالة والسلام)، في مدينة كربلاء المقدسة، وذلك في مكتب سماحة المرجع المدرسي في كربلاء المقدسة.

وقد حضر المؤتمر كوكبة من العلماء ورجال الدين وممثلي المراجع الدينية في مدينتي النجف الأشرف وكربلاء المقدسة ومن أبرزهم: ممثل مكتب سماحة المرجع الديني آية الله العظمى السيد صادق الشيرازي، وممثل مكتب سماحة المرجع

الديني الأعلى آية الله العظمى السيد علي السيستاني، وممثل مكتب آية الله العظمى الشيخ محمد اليعقوبي، وممثل مكتب سماحة آية الله العظمى الشهيد السيد محمد صادق الصدر، ومثل عن مؤسسة شهيد المحراب للتبليغ الإسلامي وآخرون.

بدأ المؤتمر بآيات من الذكر الحكيم، ثم افتتح فعاليات المؤتمر سماحة العلامة الشيخ فارس الشيباني بكلمة رحب فيها بالحضور وأكد فيها على دور المرجعية الدينية في العراق ودور سماحة المرجع الديني آية الله العظمى السيد محمد تقي المدرسي (دام ظله الوارف) في تفعيل المؤتمرات الدستورية حيث ذكر سماحته أن أول مؤتمر عقد في كربلاء المقدسة حول الدستور كان قبل عامين برعاية المرجعية، وقد حضر المؤتمر

اكثر من ١٥٠ دكتور في علم القانون وصياغة الدستور. كما أكد سماحة الشيخ على اهمية كتاب المرجع المدرسى الموسوم بـ (فقه الدستور و أحكام الدولة الاسلامية).

وألقى كل من ممثل مكتب المرجع المدرسي في بغداد وممثل آية الله اليعقوبي و مؤسسة شهيد المحراب كلمة حول الدستور العراقى، أكدوا وأجمعوا في كلماتهم على ضرورة أن يكون القرآن المرجع الأساس للدستور، مع التأكيد على حفظ كرامة الإنسان العراقي.

كما حضر المؤتمر الحاج جواد العطار القيادى في منظمة العمل الإسلامي وعضو الجمعية الوطنية العراقية و ألقى كلمة حول الوضع السائد في بغداد كما شكر سماحة المرجع المدرسي لرعايته هكذا مؤتمرات.

وكان مسك ختام البرنامج كلمة قيمة لسماحة المرجع الدينى آية الله العظمى السيد محمد تقى المدرسي (دام ظله الوارف)، أكد فيها على ضرورة تضمين الدستور العراقى الجديد مبادئ الحرية والعدل والكرامة والامن.

واضاف سماحته: «إن هذه المفاهيم الاربعة -الحرية، العدالة، الكرامة، الأمن-مرتبطة بعضها مع البعض الاخر ولا يمكن فصلها أو الغاء احداها.

وشدد سماحة المرجع المدرسي على ثلاث دعائم للدستور وهي:

أولا: أن يكون القرآن الكريم هو المصدر الاساسى للتشريع.

الى جنوبه وعدم تجزئته أو تقسيمه تحت أي مسمى أو ذريعة.

ثالثا: أن يحفظ الدستور العراقي الجديد كرامة الانسان وحريته.

## مؤتمر: الوحدة الوطنية

أقامت حركة التوافق الوطئى الإسلامية في الكويت، وهي حركة سياسية شيعية، مؤتمرها السنوى الثانى تحت عنوان: الوحدة الوطنية، في الفترة ما بين ٢٤ - ٢٥/ ٤/ ٢٠٠٥م، وذلك تحت رعاية الأديب الشاعر على المتروك.

حيث شارك فيها العديد من الشخصيات الكويتية، الثقافية، والأكاديمية، والقانونية، والسياسية.

كانت الكلمة الأولى لراعي المؤتمر على المتروك الذى أكد أن المواطنة عقد تكافلي بين المواطنين مجتمعين لحماية وطنهم وبينهم وبين من يدير لهم هذا الوطن، ويسهر على حمايته ورعاية مواطنيه وينظر إليهم بعين واحدة، وبروح العدالة بعيداً عن انتماءاتهم أو معتقداتهم، واستشهد المتروك بحديث النبي عَلِيْهِا «حكم ساعة بالعدل خير من عبادة سبعين عاماً » وتابع قائلاً: إن الوطن كالبيت الكبير والمواطنون أفراد أسرته الذين يعيشون في كنفه، ولن يرضى أحد من أفراد البيت أن يتميز عليه أحد من إخوانه إلا بما قدم من عمل مميز يستحق ثانيا: وحدة تراب العراق من شماله | عليه الثناء، ولذا فإن من مستلزمات المواطنة

أن يكون كل مواطن خفيراً.

أما أمين عام حركة التوافق الوطنى الإسلامية ورئيس مكتبها السياسى د. نزار ملا جمعه حدد فقد قال: إن الغرض من المؤتمر؛ هو التثقيف والحوار المفتوح المبنى على أسس حقوق الإنسان واحترامها، كما نهدف لترجمة رؤى مدنية لإدارة بلدنا بعيداً عن الانقسام الطائفي أو القبلي أو العرقي الذى نراه ينمو مع الأسف يوماً بعد يوم، ولهذا فإننا نوجه خطابنا لكل المواطنين باختلاف مشاربهم المذهبية والعرقية والسياسية ونخص المهتمين والمتصدين بالشأن العام كونهم أولى الناس بالتحرك لدعم الوحدة الوطنية وندعو الجميع للخروج من إطار التحزب بكل أنواعه وتوجيه الأجندات السياسية إلى مصلحة الوطن، كذلك نهدف من مؤتمرنا إلى فتح آفاق التفاهم والحوار والتعاون بين الفعاليات الشعبية المختلفة لدفع عملية التنمية الاجتماعية وترسيخ مبدأ العدالة والمساواة وتنمية الجوانب كافة. واستطرد قائلاً: إن رفض التمييز وتكريس ممارسة حقوق الفرد الأهلية كحقوقه بانتمائه التاريخي وقوميته وديانته ومذهبه وثقافته المحلية هي حقوق تخلق مع الفرد ولهذا ندعوها فطرية، بل إن حقوق الفرد تذهب إلى أبعد من ذلك وتتسع لتشمل حقه بفكره وثقافته المكتسبة وميله السياسي والشخصى، وهذه ليست أفكاراً ومصطلحات جديدة بعيدة عن أرض الواقع فكرياً بل ممارسة واقعة على الأرض تقوم عليها

حقوق المواطن واحترام مختلف الشعوب والقوميات والأديان والمذاهب والثقافات، وتمارسها على أساس وطني في بلدها كما تمارسها في أي إقليم أو مدينة واحدة أو قرية صغيرة داخل ذلك البلد بل هي مقننة بقانون (بداساتيرها) وكلنا ربما يعلم أنه قلّما يوجد اليوم شعب على الأرض من عرق واحد وثقافة واحدة، وليست الكويت استثناء بتعدده، ولسنا معزولين عن معرفة التجارب الناجحة والفاشلة في العالم.

وقدم الشيخ أحمد حسين نائب أمين عام تجمع علماء الشيعة في الكويت ورقة أمين عام التجمع السيد محمد المهري فقال: الكويت بلد يعيش على أرضها الطاهرة مذاهب إسلامية وتيارات سياسية من الإسلامية والليبرالية والقومية وغيرها، وتركيبة المجتمع الكويتي تتكون من القبائل والطوائف ومختلف المشارب السياسية، فالمجتمع الكويتي عبارة عن القوميات والأعراق المتعددة والمذهب السني والشيعي بحيث تصل نسبة المواطنين الشيعة حسب بحيث تصل نسبة المواطنين الشيعة حسب آخر الإحصائيات الدقيقة إلى ٣٠ في المئة.

كحقوقه بانتمائه التاريخي وقوميته وديانته المجال كيف يمكن التعايش السلمي في هذا الفرد ولهذا ندعوها فطرية، بل إن حقوق المجتمع الجواب: هو من خلال تطبيق الفرد تذهب إلى أبعد من ذلك وتتسع لتشمل وأن يأخذ كل ذي حق حقه وفق نصوص حقه بفكره وثقافته المكتسبة وميله السياسي والشخصي، وهذه ليست أفكاراً ومصطلحات الدستور. وفي سبيل ذلك اقترح أولاً: نشر جديدة بعيدة عن أرض الواقع فكرياً بل الدولة لجميع المواطنين من دون استثناء، ممارسة واقعة على الأرض تقوم عليها وتقيم مجتمعات فاضلة تلتزم وتوفير الحياة الكريمة لهم مع الاعتراف

الواقعى بحقوقهم السياسية وخصوصاً حقهم في التصويت والانتخاب والقرارات السياسية وغيرها.

وإلغاء فكرة التمييز العنصرى والطائفي والقبلي ومنع كل ما من شأنه تكريس هذه الظاهرة الخطيرة كالانتخابات الفرعية والانتخابات القبلية أو المذهبية والطائفية، ووضع عقوبات جزائية لمن يتهجم على جماعة معينة أو مذهب خاص، وإغلاق المؤسسات التي تدعو إلى تمزيق أواصر المحبة والمودة خصوصا المجلات الطائفية التي تحدث شرخاً كبيراً في جدار الوحدة الوطنية التي نحن بأمس الحاجة إليها، واتخاذ جميع الإجراءات اللازمة في حقها حتى نحافظ على وحدتنا.

وقرأ السيد عبدالأمير الناصر ورقة النائب صالح عاشور التي كانت تحت عنوان (الوحدة الوطنية بين القانون والتطبيق) فبدأ مستشهدا بالآية الكريمة ﴿ وَلاَ يَجْرِمَنَّكُمْ شَنَآنُ قَوْم عَلَى أَلاَّ تَعْدلُواْ اعْدلُواْ هُوَ أَقْرَبُ للتَّقْوَى ﴿

ثم تابع القول: الحديث عن الحقوق والواجبات والحريات وحقوق الإنسان حديث الساعة على المستويين الداخلي والخارجي فعلى المستوى العالمي فبعد سقوط الاتحاد السوفياتى والمعسكر الشرقى أصبح العالم يوجه من قبل محور واحد يفرض على العالم احترام الديمقراطية والتعددية واحترام الرأي الآخر، ثم جاءت أحداث ١١ سبتمبر المؤلمة لتكون دافعاً أكبر للغرب بالدفع بإحداث تغييرات سياسية في أنظمة ورئيس مكتب الدراسات الإستراتيجية

العالم الثالث سواء بالقوة كما هي الحال في أفغانستان والعراق أو بالضغوط السياسية كما هي الحال في الخليج العربي والشرق الأو سط.

وقال: إن الدستور الكويتي وهو من الدساتير السامية أفرد باباً للمقومات الأساسية للمجتمع الكويتي وبابأ آخر للحقوق والواجبات العامة، ولكن للأسف لم ير المواطن تطبيقاً فعلياً لهذا الميثاق السامي.

بل على العكس نرى تمييزاً واضحاً لأسباب طائفية أو قبلية أو عائلية لوقف إصدار الصحف اليومية واقتصارها على عائلات نافذة في المجتمع، بالإضافة إلى تقييد حرية التعبير ونشرها سواء في الإعلام الرسمى أو الصحافة، واختصار مؤسسات المجتمع المدنى من جمعيات نفع عام ومراكز إسلامية على توجهات معينة وحرمان بقية المجتمع منها.

هذا فضلاً عن أن مبدأ عدم تكافؤ الفرص في المناصب القيادية السياسية أو في المؤسسات التابعة للدولة، وتكريس الوساطة والمحسوبية فيها، وتعليق حقوق المرأة الكويتية المتزوجة من الأجنبى من قضايا السكن والجنسية والعلاوة الاجتماعية، كما مازالت قضايا التمييز الدينى والمذهبى مستمرة بعيداً عن الدستور الذي ينص على حرية الاعتقاد الدولة التي تحمى حرية القيام بشعائر الأديان.

وقدم نائب أمين عام حركة التوافق

زهير عبدالهادى المحميد ورقته فتناول موضوع الندوة بين الفكر النظرى والتطبيق العملى فتساءل بداية هل الوحدة ممكنة الحدوث عمليا بين المختلفين فكريا؟ وفي سبيل الإجابة راح يستعرض ماهية الوحدة وأسسها وأنواعها فكرية، اجتماعية، سياسية، اقتصادية وغيرها مدللاً بنماذج على هذه الأنواع من الوحدة مشيراً إلى اشتراك الوحدة بأنواعها في الأسس. وانتقل في حديثه إلى الوحدة على أساس (إما أخ لك في الدين أو نظير لك في الخلق) مسلطاً الضوء على نظرية الحقيقة المطلقة. ثم انتقل المحميد في حديثه لمحور ثقافة التسامح والعمل بالمشتركات وتهذيب الاختلاف في دعم الوحدة الوطنية مستلهماً من السيرة النبوية ما يدلل على كل ما ذهب إليه مؤكداً أن التعامل مع البشر من اعقد الأمور ولذا فإنه يبقى فنًّا من الفنون. ثم سلط المحميد الضوء على الحركات السياسية في البلاد السنية منها. والشيعية موضحا المشتركات فيما بينها والخصوصيات لكل منها وخلص إلى توصيات ورقته والمتمثلة في نشر الثقافة التربوية التي تؤسس للوحدة. والانطلاق من العلاقات الاجتماعية والثقافية لإحياء مبدأ التعارف، ومأسسة العلاقات بين التجمعات المختلفة على محاور أساسية في ميثاق عمل ينظم العلاقة فيما بينهما، فضلاً عن تطوير مخرجات العلاقة لنظام وحدوي متكامل يضمن خصوصية كل طرف ووضع برامج عمل في أطر استراتيجية وتحديد آليات

عليها ويتم اللجوء إليها والعمل بمخرجاتها ثم تساءل ختاماً هل نحن جادون في التطبيق العملي الميداني؟ وجادون في دفع قيمة الوحدة الوطنية؟.

وفي ورقته بدأ المحامي محمد على عابدين رئيس مركز الدراسات العراقية الكويتية بتعريف الوحدة وأسسها، وخاض في رحاب البحث عن حاجات الوحدة وضرورة الحب، مشيراً ومستشهداً بما اختطته مدرسة آل البيت. ثم تحدث عن ثقافة التسامح والعمل بالمشتركات وتهذيب الاختلاف وتناول الوحدة بين النظرية والتطبيق. وخلص إلى توصيات كثيرة من بينها العمل على إقامة مشاريع مشتركة، وتوسيع أنشطة التقارب في أوساط الحجاج ثم إلى بقية المسلمين، والتنديد بعمليات الفتنة كالاغتيالات وغيرها وتكثيف عقد المؤتمرات، وتصحيح كل صور الفهم عن الآخر، وإيجاد زيارات مشتركة بين الهيئات والمؤسسات الثقافية ولجان المساجد مع إمكان أداء الصلاة في وحدة والسعى معهم افضل للغير مع حسن الظن الدائم.

التربوية التي تؤسس للوحدة. والانطلاق من العلاقات الاجتماعية والثقافية لإحياء مبدأ التعارف، ومأسسة العلاقات بين التجمعات المختلفة على محاور أساسية في ميثاق عمل المختلفة على محاور أساسية في ميثاق عمل القوانين نصًّا وروحاً ودورها في دعم الوحدة الختلفة على محاور أساسية في ميثاق عمل التعارف، والثالث تحدث فيه عن الممارسات الميدانية مخرجات العلاقة لنظام وحدوي متكامل والعملية لتطبيق مواد الدستور، وخلص يضمن خصوصية كل طرف ووضع برامج في المحور الرابع إلى النتائج والتوصيات عمل في أطر استراتيجية وتحديد آليات عدد أعضاء البرلمان مئة وتعديل قانون التنفيذ، وآلية فض النزاعات كمرجعية متفق

الدوائر لتصبح خمسين، والفصل التام بين السلطات، وإلغاء مرسوم منع التجمعات، وضرورة إشهار الأحزاب، وتشريع قانون يعاقب على النزعة الطائفية.

جاءت ورقة النائب البرلماني السابق والخبير القانوني د. يعقوب حياتي بعنوان (الثروة الحقيقية للوطن ومسؤولية كل المواطنين في المحافظة عليها) حيث تحدث في بدايتها واصفاً الوحدة الوطنية في أي دولة بأنها ثروة دائمة وغير قابلة للنضوب تؤتى أكلها في كل حين إذا توافرت لها شروط الرعاية والحماية والعناية ثم قسم د. حياتي حديثه عن الوحدة في ستة مطالب رئيسة ومطلب تمهيدي شدَّد فيه على أن الوحدة موضوع عاطفي وجياش وغير محتكر لفرد، كما انه موضوع عالمي وشائك والكتابات فيه شحيحة ثم راح يعرف في المطلب الأول الوحدة الوطنية وخصائصها محدداً ثلاث خصائص لها وفي المطلب الثاني خاض في ميدان الوحدة الوطنية وجغرافيتها، وفي الثالث تحدث عن حماية الوحدة، وأما في المطلب الرابع فسلط د. حياتي الضوء على دعائم الوحدة محدداً عددها بست دعائم، من بينها احترام أحكام الدستور، وتقرير مبدأ العقاب على كل من يحرض على نشر مبادئها وإقامة احتفالات شعبية ورسمية لتكريم شهداء الوحدة الوطنية وإشعال فيمة حب الوطن في نفوس المواطنين وتشجيع مبدأ الثواب على نشر أفكار الوحدة الوطنية وفي المطلب الخامس تحدث المحاضر عن

وعنى به الغزو العراقي الغاشم. وأما آخر المحاور فراح يرصد فيه مواد الدستور التي تعرضت للوحدة الوطنية ثم خلص في خاتمة شددت على ضرورة تعزيز الوحدة الوطنية مطالباً أن يكون الحديث عنها هو حديث كل المواطنين الوطنيين وبأعلى الأصوات والأفعال. مشيراً إلى وجود فرق كبير بين الشخص المواطن وبين الشخص المواطن.

أمل اليوم الثاني فقد شارك فيه جمع منهم النائب البرلماني د. يوسف الزلزلة حيث أشار: إلى أن قضية الوحدة الوطنية من القضايا الهامة والأساسية في استقرار الدول والشعوب والمجتمعات الإنسانية، موضحاً أن مضامين الوحدة الوطنية تنطلق من تطبيق مواد الدستور التي اتفق عليها الجميع.

وقال: ونحن ننطلق من الدستور الكويتي نستذكر المادة السابعة منه والتي تقول: العدل والحرية والمساواة دعامات المجتمع، والتعاون والتراحم صله وثقى بين المواطنين. حيث تؤكد هذه المادة إنسانية الدستور الكويتي وعدم تمييزه بين الأجناس البشرية والفئات المجتمعية.

وأوضح أن هناك العديد من المواد الدستورية تطرقت إلى الوحدة الوطنية، إلا أن هناك ممارسات عملية سلبية حول تطبيق القانون لا بد من تجاوزها.

مبدأ الثواب على نشر أفكار الوحدة الوطنية وتناول المحامي خالد ملا جمعة في وفي المطلب الخامس تحدث المحاضر عن ورقته التي كانت تحت عنوان: (الوحدة أقسى امتحان صادف الوحدة الوطنية الوطنية في المنظور الدستوري والقانوني)

مدى تعزيز الدستور الكويتي للوحدة الوطنية في كثير من المواد حيث نص على المساواة واحترام حقوق الإنسان والعدل والحرية.

وطالب ملا جمعة بتفعيل القوانين وتطبيقها بصورة جادة وصارمة وتعزيز المناهج المتعلقة بالوحدة الوطنية في مختلف المراحل الدراسية، والحد من تدخل أعضاء السلطتين التشريعية والتنفيذية، وإلغاء حق وزير الداخلية بحفظ القضايا المتعلقة بالمساس بالوحدة الوطنية.

وأشار المحامي محمد حسين الدلال مسؤول مكتب العلاقات السياسية في الحركة الدستورية الإسلامية بورقته (نحو تعزيز الوحدة الوطنية) إلى أهمية الوحدة والاتفاق ونبذ الاختلاف وأكد أننا لا نشكو من عدم وجود أسس وقواعد نؤسس عليها أهمية الوحدة والاتفاق والتقارب، ولكننا نواجه عقبات كثيرة في ترجمة هذه الأسس والقواعد إلى أفعال وأعمال وأقوال تحقق والقواعد إلى أفعال وأعمال وأقوال تحقق صور الاختلاف إن وجد.

وقال: إن من الظواهر السلبية التي تتعارض مع مفاهيم الوحدة الوطنية تلك الأصوات المنادية بالمحاصصة السياسية، وذلك بتسييس الطوائف والقبائل والمذاهب والأديان وإلباسها الثوب السياسي فالعمل السياسي قائم على اساس المواطنة، والمواطنون سواسية أمام القانون.

ومن جانبه قال د. عبدالسميع بهبهاني في ورقته: (دور الخطاب الإعلامي الرسمي

والصحفي للتجمعات السياسية في الوحدة الوطنية) إن الوحدة الوطنية هي تكاتف جميع أطياف المجتمع الواحد لخدمة الصالح العام للوطن، وإن هناك ثوابت يجب التمسك بها وهي كرامة الإنسان، ورغد العيش، وأمن الإنسان، والعدل والحرية، ونصرة الدين.

وأكد أن الطائفية هي المهد الأقوى في تمزيق الوحدة الوطنية فلا بد أن ينصف الأعلام الأهلي الجميع وان يعكس الأعلام الرسمي رؤى أطياف المجتمع حتى يتبين الرشد من الغي.

ثم تحدثت د. رولا دشتي رئيسة مجلس إدارة الجمعية الاقتصادية في ورقتها: (تحديات الوحدة الوطنية) متسائلة: كيف يمكن أن يكون هناك وحدة وطنية ونحن نعيش صراعاً مع المتطرفين فكرياً، الذين يريدون التحكم في الحريات العامة وتسيير مجرى حياتنا. وأسلوب الحوار لديهم هو التكفير والأرهاب.

وقالت: إن الوحدة الوطنية هي درعنا وسيفنا البتار باتجاه العبور في طريق الديمومة والحرية والتنمية الاجتماعية والاقتصادية.

وأشارت إلى أن المرحلة المقبلة سوف تكون مليئة بالتحديات التي من الممكن أن تعكر صفو الوحدة الوطنية، وعليه فإنه يجب على كل فرد منا أن يطوع جزءاً من حقوقه واعتقاداته الشخصية من أجل المصلحة العليا المتمثلة في الاستقرار الأمني والاجتماعي والاقتصادي للكويت.

ثم تحدث الأستاذ حسن العطار، رئيس

المكتب السياسى لحركة العدالة والسلام، ومدير عام منتدى القرآن الكريم، ومستشار مجلة البصائر الفصلية التي تصدر عن مركز الدراسات والبحوث في حوزة الإمام القائم والمنافي العلمية، في ورقته (التنوع المذهبي كمدخل إلى الوفاق الوطني) عن شروط المواطنة الصالحة المبتنية على رضا الأمة، مشيراً إلى إشكالية التنوع المذهبي، وكيف أن النظام العربى المعاصر لم يوفق للتعامل مع هذه الظاهرة بالشكل الصحيح، بل تعامل معها بالطريقة الخطأ، وكان ضحية هذه المعاملة خسارة المجتمع من شريحة الطائفة الشيعية التى تتنوع داخلها الكفاءات والقدرات، التي هي شرط أساسي للاستقرار السياسي، كمقدمة للنهضة والتنمية البشرية، حيث ان هذه الطائفة لاقت الأمرين من سوء التعامل هذا، في الوقت الذي هي أوفى الطوائف للقضايا المشركة والمصيرية للأمة

# ندوتان حول: فقه الدستور وأحكام الدولة الإسلامية في بغداد وكربلاء

عُقِدَتْ في العاصمة بغداد ومدينة كربلاء المقدسة ندوتان حول مسألة صياغة الدستور القادم للبلاد، وذلك في منتصف شهر ربيع الأول لعام ١٤٢٦هـ، الموافق  $\sqrt{2}$  معور الندوتين كتاب سماحة المرجع الديني آية الله العظمى السيد محمد

تقي المدرسي، حول هذه القضية بعنوان (فقه الدستور وأحكام الدولة الإسلامية)، الصادر عن دار محبي الحسين في شهر محرم الحرام ١٤٢٦هـ.

ففي بغداد أقام مكتب سماحة المرجع الديني آية الله العظمى السيد محمد تقي المدرسي (دام ظله الوارف) ندوة تركزت محاورها حول توضيح رأي المرجعية الدينية في عملية صياغة الدستور ومساهمتها في إعطاء رؤى وأفكار تنسجم ورؤى العصر الحديث.

وألقى بالنيابة كلمة سماحة المرجع الديني آية الله العظمى السيد محمد تقي المدرسي في الندوة سماحة الشيخ عبد الرزاق البغدادي والذي أكد فيها على: (دور المرجعية الرشيدة في عملية صياغة الدستور القادم للعراق لضمان تحقيق أمنيات الشعب العراقي في الحرية والاستقلال والحفاظ على الهوية الإسلامية لغالبية الشعب العراقي).

هذا وحضر الندوة التي أقيمت في قاعة فندق فلسطين شخصيات سياسية وعشائرية ودينية إضافة إلى ممثلين عن الحكومة العراقية.

وتم التأكيد في ختام أعمالها على أهمية دعم مؤسسات المجتمع المدني ودعم الصحافة الحرة والاهتمام بالعشائر ونشر مبادئ الديمقراطية بين أبناء الشعب العراقي.

وفي كربلاء المقدسة أقامت منظمة العمل الإسلامي فرع كربلاء، ندوة دستورية موسعة على قاعة الإمام الصادق المليل للثقافة والإرشاد تحت شعار (التشريع

الإسلامي ضمان لحياة تعددية في العراق) تناولت العديد من المحاور والعناوين ذات الصلة بموضوع كتابة الدستور، وذلك على ضوء الكتاب القيم الموسوم بـ (فقه الدستور وأحكام الدولة الإسلامية) لسماحة المرجع الدينى آية الله العظمى السيد محمد تقى المدرسي (دام ظله الوارف).

وشارك في الندوة العديد من الأستاذة وبحضور حشد كبير من السادة والمشايخ ممثلى مكاتب المرجعيات والحوزات العلمية وعمداء وأساتذة الكليات والمتخصصين بالقضاء والقانون وممثلى الأحزاب والحركات السياسية واعضاء وعضوات مجلس المحافظة والاتحادات الطلابية بالإضافة لشيوخ العشائر، كما حضر الندوة عدد من وسائل الإعلام المحلية والأجنبية.

ابتدأت الندوة أعمالها بتمهيد قدمه المهندس منتظر عبد على مدير الندوة ثم تلاوة للقرآن الكريم، أعقبتها كلمة قيمة لسماحة المرجع الدينى آية الله العظمى السيد محمد تقي المدرسي (دام ظله) ألقاها نيابة عنه سماحة العلامة الشيخ فارس الشيباني.

وقدم الشيخ الشيباني في مستهل حديثه تمهيداً لكلمة المرجع المدرسى (حفظه الله)، تناول فيه الأهمية الكبيرة لمسألة الدستور في بناء وتقدم البلاد الإسلامية على جميع النظم الوضعية في مجال تنظيم العلاقات السياسية وإدارة المجتمعات بالارتكاز على العديد من الأسس والقيم الأصيلة على رأسها قيمة الكرامة والاعتراف بالآخر، أعضاء الجمعية الوطنية يتحملون مسؤولية

كما استعرض بإيجاز أهم الأفكار والمحاور التي جاءت في كتاب (فقه الدستور وأحكام الدولة الإسلامية) لسماحة المرجع المدرسي، ثم تلا العلامة الشيباني نص كلمة سماحة المرجع المدرسي (دام ظله).

وأكد سماحته في كلمته على أن الهدف الأساسى من الدستور هو تحقيق تطلعات الشعب مع المحافظة على قيمه من خلال مساهمته الحقيقية في كتابته وإقراره لكي يحظى باحترامه ويؤتى ثماره بإذن الله.

وأضاف أيضاً: «إن شعبنا عانى من الدكتاتورية المقيتة كما عانى كثيراً وعبر عقود من الزمن من الهيمنة الخارجية، واليوم حيث يريد بناء الدولة العصرية فهو لا يريد أن يستبدل هيمنة بأخرى، ونحن نعلم أن الغرب قد أحرز تقدماً هائلاً وأن الولايات المتحدة قد أصبحت قوة كبرى ووحيدة منذ ربع قرن، ولكننا نريد أن نضع دستوراً معتمداً على مكونات هذا الشعب ومحققاً لتطلعاته ومستقلاً عن أي هيمنة».

وحذر سماحة المرجع المدرسي في جانب آخر من كلمته من أن القوى الظلامية لا تزال باقية وتحاول جاهدة أن تعود للسلطة وربما بأسماء جديدة بل ومتناقضة مع الأسماء السابقة، وأنها سوف تسعى من أجل ترسيم دستور يتيح لها تحقيق أهدافها المشؤومة، ونوّه إلى أن على الجميع السعى عبر توعية الأمة بقيمة الاستقلال والحرية وضرورة الدفاع عنهما لردع تلك القوى، وان

كبيرة للعمل على إقرار دستور يوفر الكرامة للشعب العراقي.

أما الفقرة الأخرى فكانت كلمة مكتب منظمة العمل الإسلامي والتي ألقاها الأستاذ هاشم المطيرى في كربلاء.

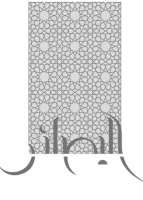
ثم ألقيت العديد من البحوث القيمة قدمها كل من:

كربلاء الأستاذ عدنان الشروفي وتحدث حول (تعريف وأهمية الدستور).

٢- عميد كلية التربية الدكتور عبود جودي الحلي، وتحدث عن (تكامل النظرة الإسلامية للحياة).

٣- الأستاذ رياض محمد علي المسعودي، وتحدث عن (التشريع الإسلامي وواقع العراق التعددي).

٤- سماحة الشيخ فاضل الفراتي ١- معاون عميد كلية القانون في جامعة | رئيس هيئة محمد الأمين، وتحدث عن (التشريع الإسلامي وأسبقيته في تطبيق الحريات الخاصة)□



### كلمة في الختام

# القرآن ونحن.. أي علاقة؟

متى ستأتى تلك اللحظة يا أيها الذين آمنوا؟!

متى سنقف متفكرين فتهتز أعطافنا من البكاء .. حسرة وندامة؟! أما حانت لحظة انبلاج الحقيقة، لنستبصر لواقعنا الذي غرقنا فيه، بل أنفسنا والآفاق كآيات باهرات لا نحتاج لمعرفتها إلا الوقوف عليها متفكرين!! ونتساءل عن ردة الفعل الباردة والمستحية لأنهم دنسوا القرآن في جوانتانامو أو في السجون الإسرائيلية، وقبل ذلك دنسوه في بلادنا التي تستفتح فضائياتها بصوت القرآن كمقدمة لكل برامج العهر واللهو والفساد.

ولا عتب على الذين فسقوا بل على الذين آمنوا حين يدعون حبهم لله وتقديسهم لكتاب الله وتعظيمهم لآيات الله وهم عن كل ذلك غافلون. وإلا فإن الذي يحب يهرع لكلام محبوبه، ويحاول جاهداً أن يلتقى بالمقدس ويتمنى أن يتلقى الأوامر من العظيم الذي يؤمن به. ولكن الملاحظ أن «الذين آمنوا» بالقرآن ليس في برامجهم الشخصية اليومية العمل بآياته وربما بعضهم ليس في برامجه ولا حتى تلاوته، لا آناء الليل ولا أطراف النهار.

عجباً .. فلو لم يُنزل الرحمن من عليائه كلمات بها هدى ونور، لسألنا ربنا أن يترحم علينا بكلمات من لدنه تهدينا سواء السبيل، وإذ تنزلت الآيات رحمة وشفقة من الرؤوف الرحيم، فإننا اطمأننا بالإيمان بتلك الآيات وتقديس تلك الكلمات القرآنية ثم التحقنا بأولئك الذي جعلوا القرآن وراء ظهورهم كأنهم لا يعلمون شيئاً ولا يهتدون. ومن رحمة الله بنا أن الفرصة لم تفت بعد، بل لازالت اللحظة تنتظرنا لنقف عندها متفكرين في ماضينا وما أسرفنا في أمرنا مرهفى السمع لقول الله تبارك وتعالى: ﴿ لَمْ يَأْنِ لِلَّذِينَ آمَنُوا أَن تَخْشَعَ قُلُوبُهُمْ لَذَكْرِ اللَّهِ وَمَا نَزَلَ مِنَ الْحَقِّ وَلَا يَكُونُوا كَالَّذِينَ أُوتُوا الْكتَابَ مِن قَبْلُ فَطَالَ عَلَيْهَمُ الْأَمَدُ فَقَسَتْ قُلُولَهُمْ وَكَثيرٌ مِّنْهُمْ فَاستُقُونَ ﴾ ...

فتسموا أرواحنا بعد أن تخشع قلوبنا حيث تتهيأ لتلقى رسالة القرآن لتكون لنا برنامج عمل رسالى في حياتنا اليومية، أو في طرائق تفكيرنا، وأنماط سلوكنا.. عندها يكون القرآن هادياً لنا ومرشداً.

•• الشيخ حبيب الجمري

# ALBASATER

### ISLAMIC IDEOLGIC MAGAZINE

Islamic Ideoligic Magazine Issued by: Islamic Studies & Resarches Center In the Universiy of Imum ka'am

## المشاركون في العدد:

المرجع السيد صادق الشيرازي

السيد موسى الصدر

الشهيد حسن الشيرازي معتصم سيد أحمد

ا على الصيود

ا زكريا داوود

ا محمد العليوات

ا جعفر العلوي

ا ناجي الزواد

ا عباس السعدون

المعتصم الغنيمي

ا حبيب الجمري